ပြည်ထောင်စုမြန်မာနိုင်ငံတော်

နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဗွဲ့မှထုတ်ပြန်သော

ယခ္နကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌

ဘိက္ခုနီ ရှိသင့် – မရှိသင့် ပြဆိုရာဖြစ်သော

# ဘက္ခုနိုင်နီ္ဆယာဓာတမ်ိဳး



ပြည်ထောင်စုမြန်မာနိုင်ငံတော်အစိုးရ သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာန၊ သာသနာရေးဦးစီးဌာန ကမ္ဘာအေးစာပုံနှိပ်တိုက်၌ရိုက်နှိပ်သည်။

ကောဇာ-၁၃၆၇

#### ပြည်ထောင်စုမြန်မာနိုင်ငံတော်

နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဗွဲ့မှုထုတ်ပြန်သော

ယခုကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌

ဘိက္ခုနီ ရှိသင့် – မရှိသင့် ပြဆိုရာဖြစ်သော

# ဘက္ခုနိုင္ငနစ္ဆယာဓာမာမ်ိဳး



ပြည်ထောင်စုမြန်မာနိုင်ငံတော်အစိုးရ သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာန၊ သာသနာရေးဦးစီးဌာန ကမ္ဘာအေးစာပုံနှိပ်တိုက်၌ရိုက်နှိပ်သည်။

ကေဘဇာ–၁၃၆၇

J006



ရန်ကုန်မြို့၊ ကမ္ဘာအေး၊ သာသနာရေး ဝန်ကြီးဌာန သာသနာရေးဦးစီးဌာန၊ ကမ္ဘာအေးစာပုံနှိပ်<mark>တိုက်တွင်</mark> ညွှန်ကြားရေးမှူး ဦးဇာနည်ဝင်း မှတ်ပုံတင်အမှတ် (ဝ၃၈၄၃/၀၂၄၀၅)က ပုံနှိပ် ထုတ်ဝေသည်။

# မာတိကာ

| စဉ်  | အကြောင်းအရာ                                   | စာမျက် န |
|------|-----------------------------------------------|----------|
| IIC  | နိဒါန်း                                       | က-ဋ      |
| اال  | ပရိသတ် ၄-ပါး                                  | <b>o</b> |
| P11  | ဘိကျွနီပရိသတ်ပေါ် ပေါက်လာပုံ                  | J        |
| 911  | ဒုတိယအကြိမ် ရဟန်းမအဖြစ် ခွင့်တောင်ခြင်း       | 5        |
| ၅။   | ဂရုဓမ် ၈-ပါး                                  | 9        |
| GII  | မိတွေးကော်ဂေါတမီ                              |          |
|      | မြင့်မြတ်သော ရဟန်းမအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်း       | 9        |
| 511  | မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုခြင်းကြောင့်            |          |
|      | သာသနာတော် တည်ခြင်း/ောည်ခြင်း                  | ၉        |
| ତା।  | ဧကတောဉပသမ္ပန္မွ ရဟန်းမအဖြစ် ခွင့်ပြုခြင်း     | 20       |
| GII  | သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ ဧကတော္ပပသမ္ပန္ရ      |          |
|      | ရဟန်းမများဖြစ်ကြခြင်း                         | ၁၁       |
| NOC  | ရဟန်းမတို့အား ရဟန်းယောက်ျားများနှင့်တန်းတူ    |          |
|      | အခွင့်အရေးပေးရန် မိထွေးတော်ဂေါတမီ             |          |
|      | ဆုတောင်းခြင်း                                 | ၁၂       |
| IICC | မူပလပညတ်လော?, အနုပညတ်လော?                     | ၁၃       |
| ၁၂။  | ဋီကာဝါဒ                                       | ၁၆       |
| ၁၃။  | ဝါဒန္တရ                                       | ၁၈       |
| 2911 | ဉဘတောဉပသမ္ပန္ရ ရဟန်းမအဖြစ်ခွင့်ပြုတော်မူခြင်း | ၂၁       |
| ၁၅။  | ပါဠိတော်ချင်း သှဉ်တွဲစဉ်းစားသင့်              | JP       |
| ၁၆။  | ဥဘတောဥပသမ္ပန္ရဘိက္ခုနီပြုလုပ်ပုံ              | ၂၆       |
| ၁၇။  | ဘိက္ခုနီအပြား                                 | ၂၈       |
| ၁၈။  | ဥပသမ္ပဒါ ၈-မျိုးကိုပြဆိုခြင်း                 | ၃၁       |

| စဉ်  | အကြောင်းအရာ                                             | စာမျက်နှာ  |
|------|---------------------------------------------------------|------------|
| ာ၉။  | ဘိက္ခုနီဆိုင်ရာ ဥပသမ္ပဒါ ၄-မျိုး                        | ၃၆         |
| JOII | ဘိက္ခုနီသာသနာ                                           | ၃၈         |
| ၂၁။  | ဘိက္ခုနီသာသနာ အားနည်းချိန်                              | PC.        |
|      | အပရန္တတိုင်း ဘိက္ခုနီသာသနာ                              | 99         |
| J211 | သုဝဏ္ဏဘူမိတိုင်း ဘိကျွနီသာသနာ                           | 90         |
| J911 | လင်္ကာဒီပ ဘိက္ခုနီသာသနာ                                 | 99         |
| ၂၅။  | ဘိကျွနီအဆက်အနွယ်ပြတ်ချိန်                               | 92         |
| JGII | ဘိက္ခုနီသာသနာ ကွယ်ပျောက်ရခြင်းအကြောင်း                  | 9e         |
| 7211 | ယခုကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌                         |            |
|      | ဘိကျွနီ မရှိနိုင်                                       | <b>J</b> ? |
| ၂၈။  | ထေရဝါဒ                                                  | 22         |
| ၂၉။  | ဘိကျွနီသံဃာ၌ ရဟန်းမ <b>ံရသေးသော</b> မာတုဂါမဂ            | ဂို        |
|      | ဘိက္ခုသံဃာက ရဟန်းခံပေးခြင်းငှာ မအပ်                     | ၅၈         |
| 9011 | ကေတောဉပသမ္ပန္ရပညတ် ပျက်ပုံ                              | ၆၀         |
| 9011 | ရှင်းလင်းချက်                                           | ၆၁         |
| اازع | ဧကတောဉပသမ္ပန္ရရဟန်းမ ပြုခွင့် မရှိတော့ခြင်း             | ၉၇         |
| 9911 | ဧကတောဉပသမ္ပန္နရဟန်းမ ပြုခွင့်ကို                        |            |
|      | အထူးပယ်မြစ်တော်မူခြင်း                                  | ၇၁         |
| 2911 | ရဟန်းယောက်ျားသည် မာတုဂါမကို                             |            |
|      | ရှင်ပြုပေးရုံသော်မှ မအပ်                                | 55         |
| 2JII | အကျဉ်းချုပ် ဆုံးဖြတ်ချက်                                | 29         |
| ၁၆။  | ယခုကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌                         |            |
|      | ဘိက္ခုနီဖြစ်နေခွင့်ရှိပုံကို ပရိကပ္ပအားဖြင့် ပြဆိုခြင်း | 23         |

# နိဒါန်း

၁၃၆၅-ခုနှစ်၊ ဝါဆိုလဆန်း ၉-ရက် (၇. ၇. ၂၀၀၃) တနင်းလာနေ့တွင် ဝိဇယမင်္ဂလာဓမ္မသဘင် အစည်းအဝေးခန်းမ၌ ကျင်းပသော ပဉ္စမအကြိမ် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့ ၄၇-ပါးစုံညီ အဋ္ဌမအစည်းအဝေးသို့ သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ၌ ဘိကျွနီ ပြုခဲ့သည်ဆိုသော မသစ္စဝါဒီထံမှ ပေးပို့ လျှောက်ထားစာနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တာဝန်ကျ (ပဌမအဖွဲ့ခွဲ)၏ သာသနာ ရေးအဖွဲ့ငယ်မှ ဖေါ်ပြလတ္တံ့ပါ တင်ပြလျှောက်ထားလွှာကို တင်သွင်း လျှောက်ထားခဲ့ပါသည်။

#### တင်ပြလျှောက်ထားထွာ

၁၃၆၅-ခုနှစ်၊ ဝါဆိုလဆန်း ၉-ရက် (၇. ၇. ၂၀၀၃) တနင်းလာနေ့တွင် ဝိဇယမင်္ဂလာမ္မေသဘင် အစည်းအဝေးခန်းမ၌ ကျင်းပသော ပဉ္စမအကြိမ် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့ ၄၇-ပါးစုံညီ အဌမအစည်းအဝေးသို့ သာသနာရေးအဖွဲ့ငယ်မှ တင်ပြလျှောက်ထားလွှာပါဘုရား--

အကြောင်းအရာ။

။သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ၌ ဘိက္ခုနီပြုခဲ့သည်ဆိုတော့ မသစ္စဝါဒီအထံမှ ပေးပို့လျှောက်ထားစာနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တင်ပြခြင်းပါဘုရား။

#### အကြောင်းအကျိုး ဖေါ်ပြချက်

၁။ သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ၌ ဘိက္ခုနီ ပြုခဲ့သည်ဆိုသော သစ္စဝါဒီက နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့ ဥက္ကဋ္ဌဆရာတော်တံ လိပ်မူလျက် သာသနာတော်ထွန်းကားပြန့်ပွားရေးဦးစီးဌာန ညွှန်ကြားရေးမူးချုပ် အထံသို့ (၇. ၅. ၂ဝဝ၃)ရက်စွဲပါ မိတ္တူစာကို ပေးပို့လာပါသည် ဘုရား။

၂။ ပေးပို့စာတွင် ရှေးဟောင်း အိန္ဒိယဗုဒ္ဓဘာသာ အစဉ်အလာနှင့် ညှိနှိုင်း၍ မြန်မာနိုင်ငံတွင် သာသနာနွယ်ဝင် သီလရှင်များ ရှိသင့် / မရှိသင့် နိုင်ငံရပ်ခြားမှ ထေရဝါဒဘိကျွနီများ ဘိကျွနီစစ် ဟုတ် / မဟုတ် ဆုံးဖြတ်ပေးပါရန်ဟူသော အကြောင်းအရာနှင့် ဖေါ်ပြလတ္တံ့ ပါအတိုင်း လျှောက်ထား ရေးသားထားပါသည်ဘုရား။

ဘုရားတပည့် သစ္စဝါဒီသည် ရခဲသော လူဘဝ၌ ကြုံရခဲသော မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ကိုယ်တော်မြတ်ကြီး၏ သဒ္ဓမ္မသာသနာတော်မြတ်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံခိုက် ရခဲသော ရဟန်းဘဝကို ရရန်ရည်သန်၍ မြန်မာ့ရိုးရာ အစဉ် အလာအတိုင်း သီလရှင်ဝတ်ခဲ့ပါကြောင်း၊ ထေရဝါဒနိုင်ငံတစ်ခု ဖြစ်သော သီရိ လင်္ကာနိုင်ငံသို့ ရောက်ခိုက် ဘိကျွနီ သာမဏေရီများကို ဖူးတွေ့ရပါ သဖြင့် မိမိကိုယ်ကို ပဗ္ဗဇိတဘာဝ မရမည်ကိုစိုးရိမ်၍ မကြာမီ (၂၈. ၂. ၂၀၀၃) က သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ ကိုလံဘိုမြို့ တပေါနောရုံကျောင်း တိုက်၏ သိမ်တော်မြတ်၌ ဓမ္မာလောကထေရ်ကြီးမှူးသော ဘိကျွသံဃာနှင့် ခေမာစာရီ, ကုသုမ-စသည် ကြီးမှူးသော ဘိကျွနီသံဃာ တို့ဖြင့် ဘိကျွနီ ပြုခဲ့ပါကြောင်း၊ မြန်မာသီလရှင်များသည် ရှေးဟောင်း အိန္ဒိယ ဗုဒ္ဓဘာသာ အစဉ်အလာနှင့် ညီညွှတ်အောင် မစွမ်းဆောင်နိုင်၍ ဘိကျွနီလည်းမဟုတ်, သာမဏေရီလည်း မဟုတ်, ဥပါသိကာ အနွယ် အဝင်ဖြစ်နေသည်ဆိုပါက လူဝတ်ကြောင်ဘဝဖြင့် သူတော်ကောင်းတရားကို ကျင့်သုံးလျှင်လည်း ရနိုင် ယည်ဆိုပါက ရဟန်းအသွင်နှင့် လူ့အသွင် ဘယ်လိုပင်ဖြစ်ဖြစ် ကိုယ်ကျင့် တရား ကောင်းပါမှ လူကောင်းဖြစ်နိုင်သည်ဆိုပါက မြန်မာနိုင်ငံတွင် ဃာသနာ့နွယ်ဝင် သီလရှင်များ အဖွဲ့ အစည်း ဆက်လက် ရှိသင့်/ မရှိသင့်

နှင့် နိုင်ငံရပ်ခြားမှ ထေရဝါဒ ဘိက္ခုနီများ ဘိက္ခုနီစစ် ဟုတ်/ မဟုတ် ဆုံးဖြတ်ပေးပါရန် လျှောက်ထားပါကြောင်း ဖေါ်ပြလျက် လက်မှတ်ရေးထိုး ထားခြင်း မရှိဘဲ သစ္စဝါဒီဟု အောက်ခြေတွင် ရေးသားထားပါသည်ဘုရား။

**၃။ ထိုစာနှင့်ပူးတွဲ**လျက် မြန်မာနိုင်ငံ ရန်ကုန်မှ ဘိကျွနီသစ္စဝါဒီနှင့် **အမေရိကန်နိုင်ငံ** လောင်းဘိခ်ျမှ ဘိကျွနီ ဂုဏစာရီ (ခင်ဆွေဝင်း) **တို့အား ပေး**အပ်ချီးမြှင့်သော ဘိကျွနီဖြစ်ကြောင်း လက်မှတ်များ **ဘိကျွနီ ပြုစဉ် ရိုက်ကူးးထား**သော ဓာတ်ပုံ ၆-ပုံတို့ကို တင်ပြထားပါ သည်ဘုရား။

#### စိစစ်တွေ့ရှိချက်

၄။ ဒေါ် သစ္စဝါဒီသည် ပေါက်စေတီကျောင်းနေ ဦးလှဝင်း + ဒေါ်မြသိန်း-တို့၏ သမီးဖြစ်၍ မဟာဝိဇ္ဇာ(ဂုဏ်ထူးဖြစ်ကြောင်း) အသက် ၃၈-နှစ် သီလရှင်သက်တမ်း ၁၆-နှစ်ရှိပြီးဖြစ်ကြောင်း၊ ဘီလင်းမြို့နယ်တောင်စွန်း ဓမ္မဒူတတောရကျောင်း၌ ၇-နှစ် စာဝါတက်ခဲ့ပြီး အစိုးရ ဓမ္မာစရိယတန်းကို အောင်မြင်ခဲ့ကြောင်း၊ ပဌမငယ်တန်းနှင့် ပထမကြီးတန်းတို့တွင် မြန်မာတစ်နိုင်ငံလုံး၌ သီလရှင် ပထမရရှိခဲ့ကြောင်း တာမွေမြို့နယ် မဟာသန္တိသုခကျောင်းမှ ဆရာတော်ကြီးဦးပညာဝံသနှင့် အင်းစိန်မြို့နယ် ညောင်ကန်အေး သာသနာ့ရှိပ်သာ ဆရာတော်ကြီး ဦးက္ကန္ဒက-တို့၏ အစီအစဉ်ဖြင့် မြန်မာနိုင်ငံကူးလက်မှတ် ရရှိပြီး သိရီလင်္ကာ၌ MA (Phil) တန်းတွင် ပညာသင်ကြားလျက်ရှိကြောင်း ယင်း၏ မြန်မာ နိုင်ငံကူးလက်မှတ် အမှတ်မှာ (၂၅၁၄၇၉) ထုတ်ပေးရက်စွဲ (၂ဝ. ၁၁. ၉၈)ဖြစ်ကြောင်း သိရပါသည်ဘုရား။

၅။ မသစ္စဝါဒီ ဘိက္ခုနီပြုလုပ်သည့် ကိစ္စနှင့်စပ်လျဉ်း၍ (၃. ၃. ၂၀၀၂) နေ့တွင် သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ၌ ကျင်းပပြုလုပ်မည့် ဘိက္ခုနီ ဥပသမ္ပဒါ ပွဲတွင် မသစ္စဝါဒီ ဘိက္ခုနံ ပြုလုပ်မည်ဟု ကြားသိရသဖြင့် သိရီလင်္ကာနိုင်ငံရှိ မြန်မာသံဃာတော်များအားလုံးက ပြင်းပြင်း ထန်ထန်ကန့်ကွက်ပါကြောင်းနှင့် မကုဋာရာမကျောင်းတိုက်မှ နာယက ဆရာတော် ဦးကောဝိဒ လက်မှတ်ရေးထိုးလျက် (၁၆. ၂. ၂၀၀၂) ရက်စွဲဖြင့် နိုင်ငံတော် သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့သို့ တင်ပြခဲ့ ပါသည်ဘုရား၊ အလားတူပင် ကိုလံဘိုမြို့ မြန်မာသံရုံးကလည်း သီလရှင် ဘိက္ခုနီဝတ်ရေးမှာ မဟာယာန ကျင့်စဉ်တစ်ခုဖြစ်၍ မလိုလားအပ်သော လုပ်ဆောင်ချက် ဖြစ်ကြောင် တားမြစ်ချက်ကို ဒေါ် သစ္စဝါဒီအား သံရုံးသို့ ပင့်ဖိတ်၍ ပြောကြားခဲ့ကြောင်း, အစီရင် ခံစာကို နိုင်ငံခြားရေး ဝန်ကြီးဌာနက (၁၈. ၂. ၂၀၀၂) ရက်စွဲပါ စာဖြင့် သာသနာရေး ဝန်ကြီးဌာနက (၁၈. ၂. ၂၀၀၂) ရက်စွဲပါ

၆။ အဆိုပါကိစ္စနှင့်စပ်လျဉ်း၍ မသစ္စဝါဒီ၏ ဘိက္ခုနီဥပသမ္ပဒါကံ ဆောင်မှုမှာ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာဝင် ပိဋကတ်တော်နှင့် မကိုက်ညီ သောကြောင့် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့မှ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ကန့်ကွက်ကြောင်းနှင့် မသစ္စဝါဒီအား ဘိက္ခုနီ ဥပသမ္ပဒကံဆောင် ခြင်း မပြုရန် ဩဝါဒပေးတားမြစ်လိုက်ကြောင်းဖြင့် နိုင်ငံတော် သံဃမဟာ နာယကအဖွဲ့က (၂၇.၂.၂၀၀၂)ရက်စွဲပါ စာကို မြန်မာသံရုံးမှတဆင့် ပေးပို့ ခဲ့ပါသည်ဘုရား။

အလားကူပင်လျှင် သာသနာတော်ထွန်းကားပြန့်ပွားရေးဦးစီးဌာန ကလည်း အလေးအနက်တားမြစ်ပြောာင်းနှင့် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာ နာယကအဖွဲ့၏ ဩဝါဒကို တိကျစွာလိုက်နာကျင့်သုံးပါရန် (၂. ၃. ၂၀၀၂) ရက်စွဲပါစာကို နိုင်ငံခြားရေးဝန်ကြီးဌာနနှင့် မြန်မာသံရုံးမှတစ်ဆင့် ပေးပို့ခဲ့ပြီး ဖြစ်ပါသည်ဘုရား။

၇။ ယခုအခါ မသစ္စဝါဒီက ဘိက္ခုနီ ပြုလုပ်ပြီးကြောင်းနှင့် မြန်မာ နိုင်ငံ၌ သာသနာနွယ်ဝင် သီလရှင်အဖွဲ့ အစည်းပင် ရှိရန် လို/ မလို စသည် မေးမြန်းလျှောက်ထားလာသဖြင့် ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓသာသနာ တော်အတွက် များစွာထိခိုက်စေနိုင်ပါသည်ဘုရား။

၈။ ဤသို့ သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ၌ ဘိကျွနီ ပြုခဲ့သည်ဆိုသော မသစ္စဝါဒီ ထံမှ ပေးပို့လျှောက်ထားစာနှင့် စပ်လျဉ်း၍ (၂၁.၅.၂၀၀၃) နေ့တွင် ကျင်းပသော ပဉ္စမအကြိမ် နိုင်ငံတော် သံဃ မဟာနာယက အဖွဲ့ (ပဌမအဖွဲ့ခွဲ)၏ ဒုတိယအကြိမ် နဝမအစည်းအဝေး သို့ သာသနာတော်ထွန်းကားပြန့်ပွားရေးဦးစီးဌာနက တင်ပြ လျှောက်ထား ခဲ့ရာ ၄၇-ပါးစုံညီ အဋ္ဌမအစည်းအဝေးသို့ တင်ပြရန် ဆုံးဖြတ်ခဲ့ပါ သည်ဘုရား။

၉။ ထို့ပြင် (၅. ၆. ၂၀၀၃)နေ့တွင် ကျင်းပသော ပဉ္စမအကြိမ် နိုင်ငံတော် သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့ (ပထမအဖွဲ့ခွဲ)၏ ဒုတိယအကြိမ် ဧကာဒသမ အစည်းအဝေးကလည်း မသစ္စဝါဒီ (သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ)၏ လျှောက်ထားလွှာအပေါ် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့မှ သာသနာရေးဝန်ကြီးထံ မေတ္တာရပ်ခံသည့် စာမူကြမ်းကို တင်ပြခြင်း ကိစ္စနှင့်စပ်လျဉ်း၍ မသစ္စဝါဒီ မြန်မာနိုင်ငံသို့ ပြန်လည်ဝင်ရောက်လာ ပါက ဝိနည်းဓမ္မက်ဖြင့် အရေးယူဆောင်ရွက်ရန် ရှိပါသဖြင့် သက်ဆိုင် ရာအာဏာပိုင် အဖွဲ့ အစည်းများသို့ သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာနအနေ ဖြင့် အကြောင်းကြား ဆောင်ရွက်ပေးရေး မေတ္တာရပ်ခံရန် "ဟု ဆုံးဖြတ်ခဲ့ပါသည်ဘုရား။

(စ) နိဒါန်း

ထိုဆုံးဖြတ်ချက်အရ နိုင်ငံတော်သံ ဃမဟာနာယကအဖွဲ့က (၆. ၆. ၂၀၀၃)ရက်စွဲဖြင့် သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာန ဝန်ကြီးထံ မေတ္တာရပ်ခံခဲ့ပါသည်။ သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာနကလည်း မသစ္စဝါဒီ အား မြန်မာနိုင်ငံသို့ ပြန်လည်ဝင်ရောက်လာပါက ဝိနည်းဓမ္မကံ ဥပဒေ လုပ်ထုံးလုပ်နည်းများနှင့်အညီ အရေးယူရန် မြန်မာနိုင်ငံ အတွင်း၌ မဟာယာန ဘိကျွနီပြုခြင်း အယူဝါဒ လှည့်လည်ဟောပြော ခွင့် မပြုရေးအတွက် လိုအပ်သလို တားဆီးဆောင်ရွက်ပေးနိုင်ပါရန် ဒုတိယဝန်ကြီး လက်မှတ်ရေးထိုးလျက် (၉. ၆. ၂၀ဝ၃)ရက်စွဲပါ စာဖြင့် ပြည်ထဲရေးဝန်ကြီး ဌာန ဝန်ကြီးနှင့် လူဝင်မှုကြီးကြပ်ရေးနှင့် ပြည်သူ့ အင်အားဝန်ကြီးဌာန ဝန်ကြီးသို့ မေတ္တာရပ်ခံစာ ပေးပို့ခဲ့ပါ သည်ဘုရား။

#### ဆုံးဖြတ်ရန် အချက်

၁၁။ သို့ဖြစ်ပါ၍ မသစ္စဝါဒီလျှောက်ထားသည့်ကိစ္စနှင့်စပ်လျဉ်း၍ ဝေဖန်ဆွေးနွေး အဆုံးအဖြတ်ပေးတော်မူပါရန် တင်ပြလျှောက် ထား အပ်ပါသည်ဘုရား။

(ဘဒ္ဒန္တပညိန္ဒာဘိဝံသ) (ဘဒ္ဒန္တသောဘိတ) (ဘဒ္ဒန္တသုနန္ဒ) အဘိဓဇမဟာရဋ္ဌပုခု အဂ္ဂမဟာပဏ္ဍိတ အဂ္ဂမဟာပဏ္ဍိတ

(ဘဒ္ဒန္တတိလောက) (ဘဒ္ဒန္တရေဝတ) အဂ္ဂမဟာသဒ္ဓမ္မဇောတိကဓဇ အဂ္ဂမဟာပဏ္ဍိတ ဤတင်ပြလွှာဖြင့် သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ၌ ဘိက္ခုနီ ပြုခဲ့သည်ဆိုသော မသစ္စဝါဒီထံမှ ပေးပို့လျှောက်ထားသည့်ကိစ္စကို ပဉ္စမအကြိမ် နိုင်ငံတော် သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့ ၄၇-ပါးစုံညီ အဋ္ဌမအစည်းအဝေးသို့ တင်ပြခဲ့ရာ ယင်းအစည်းအဝေးက "ဘိက္ခုနီ ရှိသင့်/ မရှိသင့် စာတမ်း ပြုစုရေး အတွက် အကျိုးတော်ဆောင်ချုပ် မကွေးဆရာတော်ကြီး ဘဒ္ဒန္တကုမာရ (အဘိဓဇမဟာရဋ္ဌဂုရု, အဘိဓဇအဂ္ဂမဟာသဒ္ဓမ္မ ဇောတိက) ဦးဆောင် သောအဖွဲ့အား တာဝန်ပေးရေး အပ်နှံလျှောက်ထားရန်" ဟု ဆုံးဖြတ်ခဲ့ ပါသည်ဘုရား။

ထိုသို့ ဘိက္ခုနီ ရှိသင့်/မရှိသင့် စာတမ်းပြုစုရာ၌ ----

- (က) ဘဒ္ဒန္တဝိစာရ၊ (အဂ္ဂမဟာပဏ္ဍိတ)၊ မဟာဝိသုတာရာမတိုက်၊ ပခုက္ကူမြို့၊ မကွေးတိုင်း။
- (ခ) ဘဒ္ဒန္တသုမင်္ဂလာလင်္ကာရ၊ (Ph.D- အဂ္ဂမဟာပက္ကိတ, တိပိဋကဓရ ဓမ္မဘဏ္ဍာဂါရိက)၊ တိပိဋကမဟာဂန္ဓာရုံကျောင်းတိုက်၊ မရမ်းကုန်းမြို့နယ်၊ ရန်ကုန်တိုင်း၊ တို့ပါဝင်သော စာတမ်းပြုစုရေး အဖွဲ့ကို ဖွဲ့စည်းပေးရန် (၉. ၆. ၂၀၀၃)နေ့၌ ကျင်းပသော တာဝန်ကျ (တတိယအဖွဲ့ခွဲ)၏ တတိယအကြိမ် ပထမအစည်း အဝေး၌ အကျိုးတော် ဆောင်ဆရာတော်ကြီးမှ မိန့်ကြားခဲ့ရာ မိန့်ကြားသည့်အတိုင်း ဖွဲ့စည်း ပေးရန် ဆုံးဖြတ်၍ ဖေါ်ပြလတံ့ပါ ဖွဲ့စည်းတာဝန်ပေးအပ်လွှာဖြင့် ဘိက္ခုနီ ရှိသင့်/ မရှိသင့် စာတမ်း ပြုစုပေးပါရန် ဖွဲ့စည်းတာဝန် ပေးအပ်၍ လျှောက်ထားခဲ့ပါသည်။

# ြည်ထောင်စုမြန်မာနိုင်ငံတော် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့၏ ဖွဲ့စည်းတာဝန်ပေးအပ်၍လျှောက်ထားလွှာ

မဟာနာယကကျောင်းတော်ကြီး၊ ကမ္ဘာအေးကုန်းမြေ၊ ရန်ကုန်မြို့။ တယ်လီဖုန်း-ဥက္ကဋ္ဌဆရာတော် -၆၅၁၀၁၇ ဝိနိစ္ဆယအဖွဲ့ငယ်-၆၆၁၀၁၅ ဒုတိယဥက္ကဋ္ဌဆရာတော်-၆၆၁၀၀၆၊ ၆၆၁၇၄၆ သာသနာရေးအဖွဲ့ငယ်-၆၆၀၇၉၉ အကျိုးတော်ဆောင်ဆရာတော်-၆၅၁၀၁၈ ပညာရေးအဖွဲ့ငယ်-၆၆၁၇၆၆၊၆၆၄၄၆၅ တွဲဘက်အကျိုးတော်ဆောင်ဆရာတော်-၆၆၁၈၀၄၊၆၆၄၁၅၇

> စာအမှတ်-၃၀၀/၁၅/(သာ-၀ိ)သာ-မဟန ရက်စွဲ ၊ ၁၃၆၅-ခုနှစ်၊ ဝါဆိုလပြည့်ကျော် ၅-ရက် (၂၀၀၃-ခုနှစ်၊ဇူလိုင်လ ၁၈-ရက်)

အကြောင်းအရာ။

။သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ၌ ဘိက္ခုနီ ပြုခဲ့သည်ဆိုသော မသစ္စဝါဒီထံမှပေးပို့သော လျှောက်ထား စာနှင့်စပ်လျဉ်း၍ ဘိက္ခုနီ ရှိသင့်/မရှိသင့် စာတမ်းပြုစုပေးရန်ကိစ္စ။

၁။ သီရိလင်္ကာနိုင်ငံ၌ ဘိက္ခုနီ ပြုခဲ့သည်ဆိုသော မသစ္စဝါဒီအထံမှ ပေးပို့လျှောက်ထားသည့်ကိစ္စကို ပဉ္စမအကြိမ် နိုင်ငံတော် သံဃမဟာ နာယကအဖွဲ့ ၄၇-ပါးစုံညီ အဋ္ဌမအစည်းအဝေးသို့ တင်ပြခဲ့ရာ ယင်း အစည်းအဝေးက ဖေါ်ပြပါအတိုင်း ဆုံးဖြတ်ခဲ့ပါသည်ဘုရား။

#### ဆုံးဖြတ်ချက်

"ဘိက္ခုနီ ရှိသင့်/မရှိသင့် စာတမ်းပြုစုရေးအတွက် အကျိုးတော်ဆောင် ချုပ် မကွေး ဆရာတော်ကြီး ဘဒ္ဒန္တကုမာရ (အဘိဓဇမဟာရဋ္ဌဂုရု, အဘိဓဇအဂ္ဂမဟာသဒ္ဓမ္မဇောတိက) ဦးဆောင်သော အဖွဲ့အား တာဝန် ပေးရေး အပ်နှံလျှောက်ထားရန်"

၂။ ထိုသို့ ဘိက္ခုနီ ရှိသင့်/မရှိသင့် စာတမ်းပြုစုရာ၌ ဖေါ်ပြလတ္တံ့ပါ ဆရာတော်များပါဝင်သော စာတမ်းပြုစုရေးအဖွဲ့ကို ဖွဲ့စည်းပေးရန် (၉. ၆. ၂၀၀၃) နေ့ ကျင်းပသော တာဝန်ကျ (တတိယအဖွဲ့ခွဲ)၏ တတိယ အကြိမ် ပထမအစည်းအဝေး၌ အကျိုးတော်ဆောင်ဆရာတော်ကြီးမှ မိန့်ကြားခဲ့ရာ မိန့်ကြားသည့် အတိုင်း ဖွဲ့စည်းပေးရန် ဆုံးဖြတ်ခဲ့ပါသည် ဘုရား။

# ဘိကျွနီ ရှိသင့် /မရှိသင့် စာတမ်းပြုစုရေးအဖွဲ့

- (က) ဘဒ္ဒန္တကုမာရ၊ (အကျိုးတော်ဆောင်ဆရာတော်)၊ (အဘိဓဇမဟာရဋ္ဌဂုရု, အဘိဓဇအဂ္ဂမဟာသဒ္ဓမ္မဇောတိက)၊ မဟာဝိသုတာရာမတိုက်သစ်၊ မကွေးမြို့၊ မကွေးတိုင်း။
- (ခ) ဘဒ္ဒန္တဝိစာရ၊ (အဂ္ဂမဟာပဏ္ဍိတ)၊ မဟာဝိသုတာရာမတိုက်၊ ပခုက္ကူမြို့၊ မကွေးတိုင်း။

(ဂ) ဘဒ္ဒန္တသုမင်္ဂလာလင်္ကာရ၊ (Ph.D., အဂ္ဂမဟာပဏ္ဍိတ, တိပိဋကဓရ ဓမ္မဘဏ္ဍာဂါရိက)၊ တိပိဋကမဟာဂန္ဓာရုံကျောင်းတိုက်၊ မရမ်းကုန်းမြို့နယ်၊ ရန်ကုန်တိုင်း။

၃။ သို့ဖြစ်ပါ၍ ပဉ္စမအကြိမ် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့ ၄၇-ပါးစုံညီ အဋ္ဌမအစည်းအဝေး ဆုံးဖြတ်ချက်နှင့်အညီ ဘိကျွနီ ရှိသင့်/မရှိသင့် စာတမ်းပြုစုပေးပါရန် ဖွဲ့စည်းတာဝန်ပေးအပ်၍ လျှောက်ထား အပ်ပါသည်ဘုရား။

(ဘဒ္ဒန္တဩသဓာဘိဝံသ) အဂ္ဂမဟာပဏ္ဍိတ တွဲဘက်အကျိုးဆောင်ဆရာတော်

#### ဖြန့်ဝေခြင်း

အဖွဲ့ဝင်ဆရာတော်များအားလုံး

#### မိတ္တူကို-

- -သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာန (ဝန်ကြီးရုံး)
- -ညွှန်ကြားရေးမှူးချုပ် သာသနာရေးဦးစီးဌာန
- -ညွှန်ကြားရေးမှူးချုပ် သာသနာတော် ထွန်းကားပြန့်ပွားရေးဦးစီးဌာန
- -ရုံးလက်ခံ
- -မျှောစာတွဲ

ယင်းဖွဲ့စည်း တာဝန်ပေးအပ် လျှောက်ထားချက်အရ အဖွဲ့ဝင် ဆရာတော်များသည် ထေရဝါဒပိဋကတ်တော်နှင့်အညီ "ယခုကာလ ဝယ် ထေရဝါဒပုဒ္ဓသာသနာတော်၌ ဘိကျ္ခနီ ရှိသင့်/မရှိသင့် စာတမ်း" ကို ပြုစု၍ ၁၃၆၅-ခုနှစ်၊ တော်သလင်းလပြည့်ကျော် (၇) ရက် (၁၇-၉-၂၀ဝ၃)နေ့၌ ကျင်းပသော ပဉ္စမအကြိမ် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယက အဖွဲ့၏ တတိယအကြိမ် ဧကာဒသမအစည်းအဝေးသို့ တင်သွင်းခဲ့ရာ ယင်းအစည်းအဝေးက ပဉ္စမအကြိမ် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့ ၄၇-ပါးစုံညီ နဝမအစည်းအဝေးသို့ တင်ပြရန်ဟု ဆုံးဖြတ်၍ ၁၃၆၅-ခုနှစ်၊ တန်ဆောင်မုန်းလပြည့်ကျော် (၇) (၈) ရက်၊ တနင်္ဂနွေနေ့၌ ကျင်းပသော ပဉ္စအကြိမ် နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့ ၄၇-ပါးစုံညီ နဝမ အစည်းအဝေးသို့ တင်ပြခဲ့ရာ ယင်းအစည်းအဝေးက စိစစ်ဆွေးနွေး ကြပြီးလျှင်" ယခု ကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာ၌ ဘိက္ခုနီ ရှိသင့်/ မရှိသင့် စာတမ်း"ကို အဘည်ပြု ထုတ်ပြန်လိုက်သည်။

## ယခုကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌ ဘိကျွနီ ရှိသင့် မရှိသင့် စာတမ်း

နမော တဿ ဘဂဝေစာာ အရဟတော သမ္မာသမျှဒ္မဿ။

#### ပရိသတ် ၄-ပါး

ဂဂ်ီါဝါဠု သဲစုမက ပွင့်တော်မူကြကုန်ပြီးသော သဗ္ဗညုဘုရားရှင်တိုင်း မှာပင် -

၁။ ဘိက္ခုပရိသတ်

၂။ ဘိက္ခုနီပရိသတ်

၃။ ဥပါၺကပရိသတ်

၄။ ဥပါသိကာပရိသတ်-

ဟူ၍ ပရိသတ် ၄-ပါး ရှိကြစမြဲ ဖြစ်ပေသည်။

ထိုပရိသတ် ၄-ပါးတို့သည် ဂေါတမဘုရားရှင်မှ တပါးသော ဘုရားရှင် တို့အတွက် အချိန်ကာလအနည်းငယ် ကွာခြား၍ ဖြစ်ပေါ် လာကြ ပေလိမ့်မည်။

ဂေါတမရှင်တော်မြတ်ဘုရားအတွက်မှာမူ မဟာသက္ကရာဇ် (၁၀၃) ခုနှစ်၊ ကဆုန်လြည့်နေ့ ဘုရားအဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူပြီးနောက် ဝါဆိုလပြည့်နေ့၌ ဓမ္မစက္ကပ္ပဝတ္တနသုတ်ကို ဟောတော်မူရာ ဒေသနာ တော်အဆုံး၌ အရှင်ကောဏ္ဍညထေရ် သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်၍ ဘုရားအဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူပြီးနောက် ၄၉-ရက်မြောက်၌ ဥက္ကလ ဇနပုဒ်သား တပုဿ,ဘလ္လိက ကုန်သည်ညီနောင်တို့ ဒွေဝါစိက သရဏဂုံ ဆောက်တည်၍ ဥပါသကအဖြစ် ခံယူကြရာ အခါမှစ၍ ဥပါသကပရိသတ် စတင်ပေါ် ပေါက်ခဲ့လေသည်။ (ဝိ။မဟာဝဂ္ဂ-၄-၅။)

မိဂဒါဝုန်၌ ဝါဆိုတော်မူစဉ် ပထမဝါတွင်းကာလဝယ် အရှင်ယသ၏ မယ်တော်နှင့် ဇနီးဟောင်းတို့ တေဝါစိက သရဏဂုံဆောက်တည်၍ ဥပါသိကာအဖြစ် ခံယူကြရာအခါမှစ၍ ဥပါသိကာပရိသတ် စတင် ပေါ် ပေါက်ခဲ့သည်။ (ငိ။ မဟာဝဂ္ဂ-၂၅။)

ဘိက္ခုနီ ပရိသတ်ကား ဘုရားရှင် ငါးဝါမြောက် ဝေသာလီပြည်ဝယ် ဝါဆိုတော်မူရာအခါ၌ ပေါ် ပေါက်ခဲ့သည်။

#### ဘိကျွနီပရိသတ်ပေါ် ပေါက်လာပုံ

ကပိလဝတ်ပြည် နိုဂြောဓာရုံကျောင်း တော်၌ ဘုရားရှင်သီတင်းသုံး တော်မူစဉ်အခါ မိထွေးတော်မဟာပဇာပတိ ဂေါတမီသည် ဘုရားရှင်ထံ မှောက်သို့ သွားရောက်ဦးချပြီးလျှင် "မြတ်စွာ ဘုရား---တပည့်တော်မ တောင်းပန်ပါ၏၊ မာတုဂါမသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ အပ်သော ဓမ္မဝိနယသာသနာတော်၌ ဝင်ရောက်၍ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ကို ရပါစေဘုရား"ဟု လျှောက်ထားလေရာ မြတ်စွာဘုရား ရှင်က "ဂေါတမီ မသင့်၊ သင့်အား မာတုဂါမ၏ ငါဘုရားဟောကြားတော် မူအပ်သော ဓမ္မ ဝိနယသာသနာတော်၌ ဝင်ရောက်၍ ရဟန်းမပြုခွင့်ကို မနှစ်သက် ပါလင့်"ဟု ပယ်မြစ်တော်မူလေသည်။ မိထွေးတော်ဂေါတမီက သုံးကြိမ်

တိုင်အောင် လျှောက်ထားတောင်းပန်ရာ မြတ်စွာဘုရားရှင်က သုံးကြိမ်တိုင်အောင်ပင် ပယ်မြစ်တော်မူသောကြောင့် မိထွေးတော်ဂေါတမီ သည် "မြတ်စွာဘုရားဟောကြားတော်မူအပ်သော ဓမ္မဝိနယသာသနာ တော်၌ မာတုဂါမ၏ ရဟန်းမ ပြုခြင်းကို မြတ်စွာဘုရား ခွင့်ပြုတော်မမူပါ တကား"ဟု တွေး၍ စိတ်မချမ်းမသာဖြစ်ကာ ငိုယိုလျက် ဘုရားရှင်ကို ရှိခိုးဦးချကာ ဖဲသွားခဲ့ရလေသည်။

#### ဒုတိယအကြိမ် ရဟန်းမ အဖြစ်ခွင့်တောင်းခြင်း

ဘုရားရှင်သည် ကပိလဝတ်နေပြည်တော်၌ သီတင်းသုံးတော်မူသင့် သမျှကာလပတ်လုံး သီတင်းသုံးတော်မူပြီးလျှင် ဝေသာလီပြည်သို့ ကြွတော်မူ၍ ဝေသာလီပြည်အနီး မဟာဝုန်တောအတွင်း ကူဋာဂါရ သာလာမည်သော ကျောင်းတော်၌ သီဟင်းသုံးတော်မူလေသည်။

ထိုစဉ်အခါ မိထွေးတော်ဂေါတမီသည် ဆံပင်များကို ရိတ်ပယ်၍ ဖန်ရည်ဆိုးအဝတ်များကို ဝတ်ရုံပြီးလျှင် သာကီဝင် မင်းသမီး ငါးရာတို့ကို လည်း မိမိအတူ ပြုလုပ်စေလျက် ကပိလဝတ်ပြည်မှ ဝေသာလီပြည်သို့ ခြေလျင်သာလျှင် သွားရောက်လေသည်။

ထိုသို့ မိထွေးတော်ဂေါတမီသည် သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့နှင့် အတူတကွ ရဟန်းမ ပြုရန် ပြင်းထန်သောစိတ်ဇွဲဖြင့် ဆင်းရဲပင်ပန်းမှုကို ဂရုမထားဘဲ အားခဲ၍လာခဲ့ရာ ဝေသာလီပြည် မဟာဝုန်တော အတွင်း ကူဋာဂါရသာလာကျောင်းတော် တံခါးမုခ်ဝသို့ ဆိုက်ရောက် ခဲ့ကြလေပြီ။

ကပိလဝတ်ပြည်နှင့် ဝေသာလီပြည်ကား (၅၁)ယူဇနာ ဝေးကွာ၏၊ ဤမျှလောက် ဝေးကွာသောခရီးကို ဝေါယာဉ်မစီးဘဲ ဇွဲနပဲကြီးစွာ ခြေလျင် လာခဲ့ကြသော မိထွေးတော်ဂေါတမီနှင့် သာကီဝင်မင်းသမီးတို့၏ နုနယ် သော ခြေဖဝါးတို့မှာ ဖူးရောင်ပေါက်ကွဲ၍ သွေးသံရဲရဲဖြစ်ကြကာ ကိုယ်ကာယမှာလည်း ချွေးနှင့်ဖုံမြူတို့ အလိမ်းလိမ်း ကပ်ငြိပေကျံ၍ ရှမကောင်း မြင်မကောင်း ဖြစ်ခဲ့ရလေသည်။

ဤမျှ ဆင်းရဲပင်ပန်းခံကာ လာခဲ့ရပါသော်လည်း ယခင်တစ်ကြိမ် တောင်းပန်စဉ်က သာသနာတော်ဝယ် မာတုပါမတို့ ရဟန်းမ ပြုရေးကို ဘုရားရှင် ပယ်တော်မူဘူးသည်ကိုတွေး၍ စိတ်မအေးဖြစ်ကာ ကျောင်း တော်တွင်းသို့ မဝင်ဝံ့ကြသေးဘဲ မျက်ရည်ရွဲစို ငိုယိုကြလျက် တံခါးမုခ်၏ အပြင်ဘက်၌ပင် စုရုံးနေကြရှာလေသည်။

ထိုသို့ မိထွေးတော်ဂေါဟမီနှင့် သာကီဝင်မင်းသမီး ငါးရာတို့ တံခါးမှခ် အပြင်ဘက်၌ စုရုံးနေကြသည်ကို အရှင်အာနန္ဒာထေရ်တွေ့မြင်၍ အကြောင်းကို မေးမြန်းလေသော် "အိုအရှင်ဘုရား အာနန္ဒာ--- မာတုဂါမ များ သာသနာတော်သို့ ဝင်ရောက်၍ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ရရန် ဘုရားရှင်အဲထံ တောင်းပန်လျှောက်ထားခဲ့သော်လည်း ဘုရားရှင် ခွင့်ပြုတော်မမူသည့် အတွက် ယခုတဖန် ထပ်မံ၍ တောင်းပန်လျှောက် ထားရပါက ခွင့်ပြုတော် မူတန်ကောင်း၏ဟု ရည်ရွယ်မျှော်မှန်း၍ အပင်ပန်းခံကာ လာခဲ့ကြပါ သည်။ သို့ပါသော်လည်း မာတုဂါမများ သာသနာ<mark>တော်ဝယ် ရဟန်းမ</mark> ပြုရေးကို ရှင်တော်မြတ်ဘုရားက ထပ်မံ၍ ပယ်မြစ်တော်မူလေဦးမ**ားဟု** စဉ်းစား ကြံတွေး စိတ်မအေးသဖြင့် ငိုကြွေး နေကြရ ပါသည်ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားလေရာ အရှင်အာနန္ဒာ မထေရ်က "မိထွေးတော်ဂေါတမီ---မာတုဂါမများ ဘုရားရှင့် သာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ရ**ရေး**ကို ဘုရားရှင့်တံ လျှောက်ထား တောင်းပန်ပေးမည်၊ ခေတ္တမျှ ဤနေရာမှာပင် စောင့်ဆိုင်း နေပါဦး"ဟု ပြောဆိုပြီးလျှင် ဘုရားရှင့်ထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ဦးချကာ "ရှင်တော်မြတ်ဘုရား--- မိထွေးတော် မဟာပဇာပတိ ဂေါတမီသည် မာတုဂါမများ ဘုရားရှင့်သာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြုခွင့်

မရသည့် အတွက် ဖူးရောင်ပေါက်ကွဲသောခြေ, ညစ်ပေသောကိုယ်ဖြင့် ဆင်းရဲ ပင်ပန်း စိတ်မချမ်းမသာဖြစ်ကာ မျက်ရည်ရွှဲစို ငိုယိုလျက် တံခါးမုခ်၏ အပြင်ဘက်မှာ ရောက်ရှိနေပါသည်ဘုရား၊ ရှင်တော်မြတ် ဘုရား---ဘုရားတပည့်တော် တောင်းပန်ပါသည်၊ မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်၌ မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ရပါစေဘုရား" ဟု လျှောက်ထား တောင်းပန်လေရာ "အာနန္ဒာ---မာတုဂါမများ ငါဘုရား သာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြုခြင်းကို သင်မနှစ်သက်လင့်"ဟု ပယ်မြစ် တော်မူလေသည်။

အရှင်အာနန္ဒက သုံးကြိမ်တိုင်အောင် လျှောက်ထားတောင်းပန်ရာ ဘုရားရှင်ကလည်း သုံးကြိမ်တိုင်အောင်ပင် ပယ်မြစ်တော်မူလေသည်။ ထိုသို့ သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ပယ်မြစ်တော်မူသောအခါ၌ အရှင်အာနန္ဒာ သည် "ငါသည် ပရိယာယ်တစ်မျိုးဖြင့် မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်၌ မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုရန်ခွင့်တောင်းရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု စဉ်းစားမိ သဖြင့် "ရှင်တော်မြတ်ဘုရား မာတုဂါမသည် ဘုရားရှင့် သာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြု၍ သောတာပတ္တိဖိုလ်, သကဒါဂါမိဖိုလ်, အနာဂါမိဖိုလ်, အရဟတ္တဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုထိုက်ပါသလားဘုရား" ဟု လျှောက်ထား လေရာ ဘုရားရှင်က "အာနန္ဒာ---မာတုဂါမသည် ငါဘုရားသာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြု၍ သောတာပတ္တိဖိုလ်, သကဒါဂါမိဖိုလ်, အနာဂါမိဖိုလ်, အရုဟတ္တဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြု ထိုက်၏"ဟု ဖြေတော်မူလေသည်။

ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် "မာတုဂါမသည် မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြု၍ သောတာပတ္တိဖိုလ်, သကဒါဂါမိဖိုလ်, အနာဂါမိဖိုလ်, အရဟတ္တဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုထိုက်ပါလျှင် မိထွေးတော် မဟာပဇာပတိဂေါတမီသည် မြတ်စွာဘုရားအား များစွာ ကျေးဇူးပြုခဲ့သူ ဖြစ်ပါသည်၊ မြတ်စွာဘုရားမယ်တော်၏ ညီမတော်အရင်းလည်း ဖြစ်ပါ သည်၊ မြတ်စွာဘုရားကို ကြီးပွားစေသူ, နို့ချိုတိုက်ကျွေး မွေးမြူခဲ့သူလည်း ဖြစ်ပါသည်၊ မြတ်စွာဘုရား၏ မယ်တော်ရင်း နတ်ရွာစံသည့်အခါ နို့ချိုတိုက်ကျွေးခဲ့ရပါသည်။ ရှင်တော်မြတ်ဘုရား ဘုရားတပည့်တော်တောင်းပန်ပါသည်၊ မိထွေးတော်ကြီးကို ငဲ့ညာသော အားဖြင့် မာတုဂါမများ ဘုရားရှင့်သာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြုရန် ခွင့်ပေးတော်မူပါဘုရား"ဟု လျှောက်ထားလေသည်။

ထိုအခါ ဘုရားရှင်က "အာနန္ဒာ---မဟာပဇာပတိဂေါတမီသည် ဂရုဓမ် (အလေးပြုထိုက်သော တရား) ရှစ်ပါးကို အကယ်၍ ဝန်ခံနိုင်လျှင် ထိုဂရုဓမ်ကို ဝန်ခံခြင်းသည်ပင် မဟာပဇာပတိဂေါတမီအတွက် မြင့်မြတ် သော ပဉ္စင်းခံခြင်းဖြစ်စေ (ရဟန်းမ ဖြစ်စေ)"ဟု ခွင့်ပြုတော် မူပြီးလျှင် ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးကို ဟောကြားတော်မူလေသည်။

# ဂရုဓမ် (၈)ပါး

၁။ ဝါတစ်ရာရပြီးသော ဘိကျွနီသည် ထိုနေ့ ပဉ္စင်းဖြစ်သော ရဟန်း အား ရှိခိုးခြင်း, ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း, လက်အုပ်ချီခြင်း, အရိုအသေပြု ခြင်းအမှုကို ပြုရမည်။ ဤတရားကိုလည်း ရိုသေလေးစား မြတ်နိုးပူဇော် ၍ အသက်ထက်ဆုံး မှလွန်ကျူးအပ်။

၂။ ဘိက္ခုနီသည် ရဟန်းယောက်ျားမရှိသော ကျောင်း၌ ဝါဆိုမနေ အပ်၊ ဤတရားကိုလည်း ရိုသေလေးစား မြတ်နိုးပူဇော်၍ အသက် ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်။

၃။ ဘိက္ခုနီသည် လခွဲတိုင်း ဘိက္ခုသံဃာမှ ဥပုသ်ကို မေးမြန်းခြင်း, အဆုံးအမှခံရန် ချဉ်းကပ်ခြင်း ဤတရားနှစ်ပါးကို တောင့်တရမည်၊ ဤတရားကိုလည်း ရိုသေလေးစား မြတ်နိုးပူဇော်၍ အသက်ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်။

၄။ ဘိက္ခုနီသည် ဝါကျွတ်ပြီးလတ်သော် ဘိက္ခု, ဘိက္ခုနီ နှစ်ဖက်သော သံဃာ၌ မြင်ခြင်း, ကြားခြင်း, ယုံမှားခြင်းဟူသော သုံးဌာနတို့ဖြင့် ပဝါရဏာပြုရမည်၊ ဤတရားကိုလည်း ရိုသေလေးစား မြတ်နိုးပူဇော်၍ အသက်ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်။

၅။ ဘိက္ခုနီသည် သံဃာဒိသေသ်အာပတ်ကို လွန်ကျူးသင့်ရောက် ခဲ့သော် နှစ်ဖက်သောသံဃာ၌ ပက္ခမာနတ်ကျင့်သုံးရမည်၊ ဤတရား ကိုလည်း ရိုသေလေးစား မြတ်နိုးပူဇော်၍ အသက်ထက်ဆုံး မလွန် ကျူးအပ်။

၆။ နှစ်နှစ်ပတ်လုံး ခြောက်ပါးသောတရားတို့၌ ကျင့်သုံးပြီးသော သိက္ခာရှိသော သိက္ခမာန်အား နှစ်ဖက်သောသံဃာ၌ ပဉ္စင်းခံခြင်းကို ရှာမှီး ရမည်၊ ဤတရားကိုလည်း ရိုသေလေးစား မြတ်နိုးပူဇော်၍ အသက် ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်။

၇။ ဘိကျွနီသည် ရဟန်းယောက်ျားကို တစ်စုံတစ်ခုသော အကြောင်း ပရိယာယ်ဖြင့် မဆဲရေး, မရေရွတ်ရ၊ ဤတရားကိုလည်း ရိုသေ လေးစား မြတ်နိုးပူဇော်၍ အသက်ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်။

၈။ ဤယနေ့ ဤအခါမှစ၍ ရဟန်းတို့အပေါ်၌ ရဟန်းမတို့၏ ပြောဆိုခွင့်ကို ပိတ်ပင်တားမြစ်အပ်၏၊ ရဟန်းမတို့အပေါ်၌ ရဟန်းတို့၏ ပြောဆိုခွင့်ကို မပိတ်ပင်အပ်၊ ဤတရားကိုလည်း ရိုသေလေးစား မြတ်နိုး ပူဇော်၍ အသက်ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်။ အာနန္ဒာ--- မဟာပဇာပတိဂေါတမီသည် ဤဂရုခမ်ရှစ်ပါးကို အကယ်၍ ဝန်ခံနိုင်ငြားအံ့၊ ထိုဝန်ခံခြင်းသည်ပင် မဟာပဇာပတိဂေါတမီ အတွက် ပဉ္စင်းခံခြင်း ဖြစ်စေ (ရဟန်းမ ဖြစ်စေ) ဟု မိန့်တော်မူ လေသည်။ ထိုအခါအရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရားအထံတော်မှ ဂရုဓမ် ရှစ်ပါးကို သင်ယူပြီးလျှင် မိထွေးတော်ဂေါတမီအထံသို့ သွားရောက်၍ "ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးကို အကယ်၍ သင်ပန်ခံငြားအံ့၊ ထိုဝန်ခံ ခြင်းသည်ပင် သင့်အတွက် ပဉ္စင်းခံခြင်း ဖြစ်စေ (ရဟန်းမ ဖြစ်စေ)ဟု ပြန်ကြား၍ ဂရုဓမ် ရှစ်ပါးကို ဟောကြားဓလသည်။

# မိထွေးတော်ဂေါတမီ မြင့်မြတ်သောရဟန်းမ <mark>အဖြစ်သို့ရောက်ခြင်</mark>း

ထိုအခါ မိထွေးတော်ဂေါတမီသည် လွန်စွာဝမ်းမြောက်လျက် "အရှင် ဘုရား အာနန္ဒာ---ဥပမာအားဖြင့် တန်ဆာဆင်ခြင်းသဘော ရှိသော ရေချိုး ခေါင်းလျှော်ပြီးသောမိန်းမပျို, ယောက်ျားပျိုသည် ကြာပန်း, မိုးစွေပန်း (မြတ်လေးစပယ်ပန်း) စစ်ကြီးပန်းများကို ရခဲ့လျှင် လက်နှစ်ဖက် ဖြင့်ခံယူကာ ဦးခေါင်း၌ ပန်ဆင်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် တပည့်တော်မသည် လည်း ဤဂရုဓမ်ရှစ်ပါးကို ခံယူပါ၏၊ အသက်ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးပါ ဘုရား" ဟု လျှောက်ထားလေသည်။

ထိုသို့ မိထွေးတော်ဂေါတမီက ဝန်ခံလိုက်သောအခါ အရှင်အာနန္ဒာ သည် ဘုရားရှင်ထံမှောက်သို့ သွားရောက်ဦးချ၍ "ရှင်တော်မြတ်ဘုရား မဟာပဇာပတိဂေါတမီသည် ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးကို ဝန်ခံလိုက်ပါပြီ၊ မြတ်စွာ ဘုရား၏ မိထွေးတော်သည် မြင့်မြတ်သော ရဟန်းမ အဖြစ်သို့ ရောက်ပါပြီ ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားလေသည်။

# မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုခြင်းကြောင့် သာသနာတော် တည်ခြင်း မတည်ခြင်း

ထိုအခါ ဘုရားရှင်က "မာတုဂါမများ ဘုရားရှင့် သာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ကို အကယ်၍ မရခဲ့လျှင် မြတ်သောအကျင့်တည်းဟူ သော သာသနာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ တည်ခဲ့လေရာ၏၊ သူတော်ကောင်း တရားတည်းဟူသော သာသနာတော်သည် နှစ်တစ်ထောင် တည်ခဲ့ လေရာ၏၊ အာနန္ဒာ---မာတုဂါမများ ဘုရားရှင့်သာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ရရာ ဤအခါ၌ မြတ်သောအကျင့် တည်းဟူသော သာသနာတော် သည် ကြာမြင့်စွာ တည်တော့မည်မဟုတ်၊ သူတော်ကောင်းတရား တည်းဟူသော သာသနာတော်သည် နှစ်ငါးရာသာ တည်နိုင်တော့လတ္တံ့။

အာနန္ဒာ----ဥပမာပြရလျှင် မိန်းမသာများ၍ ယောက်ျားနည်းသော အမျိုး(အိမ်)တို့ကို အိုးမီးရောင်ဖြင့် ခိုးတတ်သော အညံ့စား ခိုးသူတို့ သည်ပင် လွယ်ကူစွာ ဖျက်ဆီးနိုင်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ရရာ သာသနာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ တည်နိုင်လိမ့်မည် မဟုတ်ချေ။

အာနန္ဒာ---ဥပမာနောက်တစ်မျိုးကား ကောင်းမွန်ပြည့်စုံသော လယ်၌ ဖလံဖြူရောဂါမျိုး ကျရောက်ခဲ့ငြားအံ့၊ ထိုလယ်ခင်းသည် ကြာမြင့် စွာ မတည်နိုင်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ရရာ သာသနာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ တည်နိုင်တော့မည် မဟုတ်ချေ။

အာနန္ဒာ---ဥပမာနောက်တစ်မျိုးကား- ကောင်းမွန်ပြည့်စုံသော ကြံခင်း၌ အူနီရောဂါမျိုး ကျရောက်ခဲ့ငြားအံ့၊ ထိုကြံခင်းသည် ကြာမြင့်စွာ မတည်နိုင်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ရရာ သာသနာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ တည်နိုင်တော့မည် မဟုတ်ချေ။

#### ဘိက္ခုနီဝိနိစ္ဆယစာတမ်း

အာနန္ဒာ---ဥပမာပြရလျှင် ယောက်ျားသည် ကြီးစွာသော တစ်ဖက် ဆည်ကန်၏ ကန်ပေါင် ကန်ရိုးကို ရေမကျော်နိုင်အောင် စောစောကြိုတင် ၍ ဖွဲ့ထားရာသကဲ့သို့ ဤအတူပင် ငါဘုရားသည် စောစော ကြိုတင်၍ ရဟန်းမများအတွက် ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးတို့ကို ပညတ်ထားအပ်ကုန်ပြီ၊ အသက်ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်ကုန်ဟု မိန့်တော်မူလေသည်။ (စူဠဝဂ္ဂပါဠိ ၄၄၂-မှ-၄၄၇)

ဘုရားရှင့်စကားတော်၏ ဆိုလိုရင်းအဓိပ္ပါယ်ကား- ရေကန်ကြီး တစ်ကန်၌ ကန်ပေါင် ကန်ရိုးဖွဲ့မထားလျှင် ရေများလျှံထွက်သွားသော ကြောင့် ရေအနည်းငယ်သာတည်ရာ၏၊ ကန်ပေါင် ကန်ရိုးဖွဲ့ထားလျှင် ကား ထိုလျှံထွက်သွားမည့်ရေများ မထွက်တော့ဘဲ တည်ထိုက်သော ရေအားလုံး တည်ဖွယ်ရှိသကဲ့သို့ ဤအတူပင် မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုလာသည့်အတွက် နဂိုက တည်ဖွယ်ရှိသော နှစ်တစ်ထောင်မှ ထက်ဝက် လျော့၍ ငါးရာသာ တည်တော့ရာ၏။ သို့သော် ဂရုဓမ်ကို ကြိုတင်ပညတ် ထားလိုက်သည့်အတွက် ငါးရာမလျှော့တော့ဘဲ ပဌမ မိန့်တော်မူသည့် အတိုင်း နှစ်တစ်ထောင်ပင် တည်လိမ့်မည်ဟူလို။

(စူဠဝဂ္ဂ အဋကထာ-၁၂၇)

# ဧကတောဉပသမွန္မွ ရဟန်းမ အဖြစ် ခွင့်ပြုခြင်း

မိထွေးတော်မဟာပဇာပတိဂေါတမီသည် ဂရုဓမ်ကို ဝန်ခံခြင်းဖြင့် ရဟန်းမ ဖြစ်ပြီးနောက် သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ ရဟန်းမ အဖြစ် ရရှိရေးသီးခြားမိန့်တော် မမူသေးသောကြောင့် ဘုရားရှင်ထံ မှောက် သွားရောက်ဦးချပြီးလျှင် "ရှင်တော်မြတ်ဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော် မသည် ဤသာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ အပေါ် ၌ မည်သို့ မည်ပုံ ပြုကျင့်ရပါ မည်နည်းဘုရား"ဟု လျှောက်ထားလေရာ----

ဘုရားရှင်သည် မိထွေးတော် မဟာပဇာပတိဂေါတမီ၏ လျှောက် ထားချက်ကို အကြောင်းပြု၍ ရဟန်းအပေါင်းကို စည်းဝေးစေပြီးလျှင်-

# "အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဘိက္ခုဟိ ဘိက္ခုနိယော ဥပသမွာ-ဒေတုံ။"

ဘိက္ခဝေ-ရဟန်းတို့၊ ဘိက္ခူဟိ-ရဟန်းယောက်ျားတို့သည်၊ ဘိက္ခု-နိယော-ရဟန်းမတို့ကို၊ ဥပသမ္ပာဒေတုံ-မြင့်မြတ်သော ရဟန်းမ အဖြစ်သို့ ရောက်စေခြင်းငှာ၊ (ဝါ) ရဟန်းခံပေးခြင်းငှာ၊ အနုဇာနာမိ-ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော်မူ၏"ဟူသော ဥပဒေပညတ်တော်ဖြင့် မာတုဂါမတို့၏ ရဟန်းမ အဖြစ်ကို ခွင့်ပြုတော်မူလေသည်။

# သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ ဧတောဥပသမွန္န ရဟန်းမများ ဖြစ်ကြခြင်း

ထိုခွင့်ပြုချက် ဥပဒေပညတ်တော်ဖြင့် ရဟန်းတော်တို့သည် သာကီဝင် မင်းသမီးငါးရာတို့ကို မဟာပဇာပတိဂေါတမီကို ဥပဇ္ဈာယ်ပြု၍ ပဉ္ဇင်းခံ ပေးကြလေသည်၊ အားလုံးသော သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့သည် တစ်ဖက်သော ဘိက္ခုသံဃာ၌သာ ရဟန်းမ အဖြစ်သို့ရောက်သော "ဧကတောဥပသမ္ပန္န" မည်သော ရဟန်းမများ ဖြစ်ကြလေသည်။

ထိုသာကီဝင်ရဟန်းမ ငါးရာတို့သည် မိထွေးတော်မဟာပဇာပတိ ဂေါတမီကို "အရှင်မသည် ရဟန်းမ မဖြစ်သေး၊ တပည့်တော်မတို့ သာ ရဟန်းမဖြစ်ကြသည်၊ အကြောင်းမှာ ရဟန်းယောက်ျားတို့က ရဟန်းမ တို့ကို ပဉ္စင်းခံပေးကြရမည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ပညတ်တော် မူပါသည်"ဟု ပြောလာကြကုန်၏။ ထိုအကြောင်းကို မိထွေးတော် ဂေါတမီက အရှင် အာနန္ဒာကို လျှောက်၍ အရှင်အာနန္ဒာက မြတ်စွာဘုရားထံ လျှောက် ထားရာ ဘုရားရှင်က "အာနန္ဒာ--မဟာပဇာပတိဂေါတမီသည် ဂရုဓမ် ရှစ်ပါးကို ဝန်ခံသောနေ့ကပင်လျှင် မြင့်မြတ်သော ရဟန်းမ အဖြစ်သို့ ရောက်ခဲ့ပြီ"ဟု မိန့်တော်မူလေသည်။

မိထွေးတော်ဂေါတမီသည် ဂရုဓမ္မပဋိဂ္ဂဟဏူပသမ္ပဒါမည်သော ရဟန်းမ ဖြစ်လေသည်။

ထိုအခါမှစ၍ ဘိကျွနီပရိသတ် စတင်ပေါ် ပေါက်ခဲ့လေသည်။ (စူဠဝဂ္ဂပါဠိ-၄၄၇-၄၄၈)

# ရဟန်းမတို့အား ရဟန်းယောက်ျားများနှင့်တန်းတူ အခွင့်အရေးပေးရန် မိထွေးတော်ဂေါတမီ ဆုတောင်းခြင်း

မဟာပဇာပတိဂေါတမီနှင့်တကွ သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ ရဟန်းမ အဖြစ်ကို ရရှိကြပြီးရာအခါ၌ မဟာပဇာပတိဂေါတမီသည် ရဟန်း ယောက်ျား, ရဟန်းမတို့ သီတင်းကြီးစဉ်အတိုင်း ရှိခိုးခြင်း, ခရီးဦး ကြိုဆိုခြင်း, လက်အုပ်ချီခြင်း, အရိုအသေပြုခြင်းကို ခွင့်ပြုပါရန် ဆုကို ဘုရားရှင်အထံ တောင်းလိုပါသည်ဟု အရှင်အာနန္ဒာအထံ လျှောက်ထား ရာ အရှင်အာနန္ဒာက မြတ်စွာဘုရားအထံ လျှောက်ထားလေသည်။

ထိုအခါ ဘုရားရှင်က "အာနန္ဒာ---မာတုဂါမကို ရှိခိုးခြင်း, ခရီးဦး ကြိုဆိုခြင်း, လက်အုပ်ချီခြင်း, အရိုအသေပြုခြင်းကို ငါဘုရား ခွင့်ပြုရန် အကြောင်းမရှိ၊ အာနန္ဒာ---မကောင်းသဖြင့်ဟောအပ်သည့် တရားရှိကြ သော သာသနာတော်မှတပါး တြေးဖြစ်ကြသည့်တိတ္ထိတို့သော်မှ မာ**ကုဂါမကို ရှိခိုးခြင်း,** ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း, လက်အုပ်ချီခြင်း, အရိုအသေ ပြုခြင်းကို မပြုကြကုန်တုံသေး၊ ငါဘုရားသည် အဘယ်အကြောင်းကြောင့် မာ**တုဂါမကို ရှိခိုးခြင်း,** ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း, လက်အုပ်ချီခြင်း, အရိုအသေ ပြုခြင်းကို ခွင့်ပြုတော်မူလိမ့်မည်နည်း"ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင်----

"န ဘိက္ခဝေ မာတုဂါမဿ အဘိဝါဒနံ ပစ္စုဌာနံ အဥ္မလိကမ္မံ သာမီစိကမ္မံ ကာတဗွံ၊ ယော ကရေယျ၊ အာပတ္ထိ
ခုက္ကဋဿ- ရဟန်းတို့ မာတုဂါမကို ရှိခိုးခြင်း, ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း,
လက်အုပ် ချီခြင်း, အရိုအသေပြုခြင်းကို မပြုအပ်၊ ပြုသောရဟန်းအား
ခုက္ကဋ်အာပတ် သင့်စေ"-

ဟု သိက္ခာပုဒ်ပညတ်တော်မူလေသည်။

(8-91999)

### မူလပညတ်လော? အနုပညတ်လော?

"အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဘိက္ခုုဟိ ဘိက္ခုနိယော ဥပသမွါ ဒေတုံ"-

ဟူသော ဤပညတ်တော်သည် မူလပညတ်လော? အနုပညတ် လော?ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။

"အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဘိက္ခူဟိ ဘိက္ခုနိယော ဥပသမွါ ဒေတံ့"-

ဟူသော ဤပညတ်တော်သည်---

နွေ ဝဿာနိ ဆသု ဓမ္မေသု သိက္ခိတသိက္ခာယ သိက္ခ-မာနာယ ဥဘတောသံဃေ ဥပသမွဒါ ပရိယေသိတဗွာ၊ အယမွိ ဓမ္မော သက္တတွာ ဂရုကတွာ မာနေတွာ ပူဇေတွာ ယာဝဇီဝံ အနုတိက္ကမနီယော"-

ဟူသော ဆဋ္ဌဂရုဓမ္မပညတ်တော်ကို ထောက်၍ အနုပညတ်ဖြစ်သည်၊ ထို့ကြောင့် စူဠဝဂ္ဂအဋ္ဌကထာ ဘိက္ခုနီခန္ဓက စာမျက်နှာ-၁၂၈-၌ -

"အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဘိက္ခူဟိ ဘိက္ခုနိယော ဥပသမွာ-ဒေတုန္တိ ဣမာယ အနုပညတ္ထိယာ ဘိက္ခူ ပဥ္မသတာ သာကိယာနိယော မဟာပဇာပတိယာ သဒ္မိဝိဟာရိနိယော ကတွာ ဥပသမွါဒေသုံ၊ ဣတိ တာ သဗ္ဗာပိ ဧကတော ဥပသမွန္နာ နာမ အဟေသုံ" -

ဟု မိန့်တော်မူအပ်၏။

အနက်။ ။ အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဘိက္ခူဟိ ဘိက္ခုနိယော ဥပသမွါ ဒေတုန္တိ -ဟူသော၊ ဣမာယ အနုပညတ္တိယာ - ဤ အနုပညတ်ဖြင့်၊ ဘိက္ခူ-ရဟန်းယောက်ျားတို့သည်၊ ပဥ္စသတာ သာကိယာနိယော - ငါးရာသော သာကီဝင်မင်းသမီးတို့ကို၊ မဟာပဇာပတိယာ -မဟာပဇာ ပတိ(ဂေါတမီ) ၏၊ သဒ္ဓိဝိဟာရိနိယော -ဥပဇ္ဈာယ်ယူအတူနေတပည့်မတို့ကို။ ကတွာ-ပြု၍၊ ဥပသမ္ပါဒေသုံ -မြင့်မြတ်သော ရဟန်းမ အဖြစ်သို့ ရောက်စေ ကြကုန်ပြီ၊ (ဝါ) ပဥ္စင်းခံ ပေးကြကုန်ပြီ၊ ဣတိ -ဤသို့၊ တာသဗ္ဗာပိ -ထို အလုံးစုံသော ငါးရာသော သာကီဝင်မင်းသမီးတို့သည်လည်း၊ ဧကတော - ဥပသမ္ပန္နာနာမ - ဘိက္ခုသံယာတစ်ဖက်၌သာ မြင့်မြတ်သောရဟန်းမ အဖြစ်သို့ ရောက်ကုန် သော ရဟန်းမတို့ မည်သည်၊ အဟေသံ့-ဖြစ်ကုန်မြီ။

ဤအဋ္ဌကထာပါဌ်၏ ဆိုလိုရင်းအဓိပ္ပါယ်ကား--

"ဒွေ ဝဿာနီ ဆသု ဓမ္မေသု သိက္ခိတသိက္ခာယ (ပ) အနတိက္ကမနီယော"-

ဟူသော <mark>ဥဘတောဥပသမ္ပန္</mark>မပညတ်သည် အနုပ္ပန္မွ ပညတ်ဖြစ်သည်။

"အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဘိက္ခုုဟိ ဘိက္ခုနိယော ဥပသမွာ– ဒေတုံ"–

**ဟူသော ဧက**တောဉပသမ္ပန္နပညတ်သည် အနုပညတ် ဖြစ်သည်။

"အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဘိက္ခုဟိ ဘိက္ခုနိယော ဥပသမွါ ဒေတုံ"–

ဟူသော ဤအနုပညတ်ဖြင့် ရဟန်းယောက်ျားတို့သည် သာကီဝင် မင်းသမီးငါးရာတို့ကို မဟာပဇာပတိ (ဂေါတမီ)၏ သဒ္ဓိဝိဟာရိနီ တပည့်မ များပြု၍ ပဉ္စင်းခံပေးကြသည်၊ ဤသို့ ထိုအားလုံးသော သာကီဝင်မင်းသမီး ငါးရာတို့သည် ဘိက္ခုသံဃာတစ်ဖက်၌သာ ရဟန်းမ ဖြစ်ကြသည့် ဧကတော ဥပသမ္ပန္နွဘိကျွနီများ ဖြစ်ကြပြီ။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးကို ပညတ်တော်မူရာ၌ ဆဋ္ဌဂရုဓမ် ဖြင့် ဥဘတောဥပသမ္ပန္နွဘိကျွနီ အဖြစ်ကို ကြိုတင်၍ ခွင့်ပြုပညတ်ပြီး ဖြစ်သော်လည်း သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ ရဟန်းမ ပြုရာအခါ၌ ဘိကျွနီ သံဃာမပေါ် ပေါက်သေးသောကြောင့် ဤဘိကျွဧကတော ဥပသမ္ပန္န ဘိကျွနီအဖြစ်ကို အနုပညတ်အဖြစ်ဖြင့် ခွင့်ပြုပညတ်တော် မူသည်ဟု ဆိုလိုသည်။

ပါစိတျာဒိယောဇနာ (စာမျက်နှာ-၅၃၇) ၌လည်း-

"ဣမာယ အနုပညတ္တိယာတိ မဟာပဇာပတိယာ အဌဂရု-မွေပဋိဂွဟဏူပသမ္ပဒံ ဥပနိဓာယ အယံ ပညတ္ထိ အနု -ပညတ္ထိနာမ၊ တာယ အနုပညတ္ထိယာ ဥပသမွာဒေတုန္ထိ အတ္ထော"- ဟု အနပညတ္တိယာပါဌ်ကို ပါဌ်မှန်ဟု အတည်ပြု၍ ဘိက္ခုဧကတော ဥပသမ္ပန္ဒပညတ်တော်သည် အနုပညတ်တော်ဖြစ်သည်ဟု ဖွင့်ပြတော် မူသည်။

#### ဋီကာဝါဒ

သာရတ္ထဒီပနီဋီဟာ (တတိယအုပ်စာမျက်နှာ-၄၄၄) ၌ **"အနုညတ္ထိ-ယာတိ အနုညာယ"**ဟူ၍လည်းကောင်း,

ဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာ (စာမျက်နှာ-၅၃၇) ၌----

**"အနုဉာတ္တိယာတိ ပါဌော၊ အနုပညတ္တိယာတိ န သုန္ဒရံ"**ဟူ၍ လည်းကောင်း ဖွင့်ပြတော် မူကြသည်။

ထို့ကြောင့် ဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာဆရာ၏လက်ထက်၌---

"အနညာတ္တိယာ, အနုပညာတ္တိယာ" ဟု ပါဌ်နှစ်မျိုးရှိကြောင်း သိရ သည်။ ထိုပါဌ်နှစ်မျိုးတို့တွင် အနုဉာတ္တိယာသာ ပါဌ်မှန်ဖြစ်၍ အနု-ပညတ္တိယာကား ပါဌ်မှားဟု ဝဇိရဗုဒ္ဓိ ဋီကာဆရာ ဆိုလိုသည်။

သာရတ္ထဒီပနီဋီကာ၌ကား မူကွဲကို မပြဘဲ အနုညတ္တိယာ**ပါဌ်ကိုသာ** ဖွင့်ပြသည်။

ယင်းသို့ပင် ဋီကာဆရာတို့ ဖွင့်ပြကြသော်လည်း ပဉ္စမသင်္ဂါယနာ, ဆဋ္ဌသင်္ဂါယနာတို့၌ မူကွဲရှိပုံကို မပြဘဲ "အနုပညတ္တိယာ" ဟူသော ပါဌ်ကိုသာ အတည်ပြု၍ သင်္ဂါယနာတင်တော်မူခဲ့ကြခြင်းကြောင့် ဋီကာ ဆရာတို့၏စကားကိုစဉ်းစားသင့်ပါသည်။ (အထူးသတိပြုတော်မူကြရန်)။

ဤပဉ္စမ, ဆဋ္ဌသင်္ဂါယနာမူ အဋ္ဌကထာပါဌ်အရ ဆဋ္ဌဂရုဓမ္မဖြင့် ပညတ်အပ်သော ဉဘတောဥပသမ္ပန္နပညတ်သည် အနုပ္ပန္နပညတ်, သာကီဝင် မင်းသမီးတို့ အတွက် ဘိက္ခုဧကတော္မာပသမ္ပန္ရပညတ်သည် အနုပညတ် ဖြစ်သည်။

ဤအနုပညတ်ဖြင့် ရဟန်းယောက်ျားတို့က သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာ တို့ကို ရဟန်းခံပေးပြီးနောက်၌ သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့မှတပါး ဘိက္ခုဧကတောဉပသမ္ပန္ဓဘိကျွနီဟူ၍ မရှိောာ့ပြီ။

ရဟန်းမ ပြုလိုသော မာတုါမျှေားကို ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးကို ပညတ် တော်မူစဉ်ကပင် ကြိုတင် ပညတ်တော်မူအပ်သည့်---

"ဒွေ ဝဿာနိ ဆသု ဓမ္မေသု သိက္ခိကသိက္ခာယ သိက္ခ-မာနာယ ဥဘတောသံယေ ဥပသမ္ပဒါ ပရိယေသိတဗ္ဗာ"-

ဟူသော ပညတ်တော်အရ ဥဘတောဥပသမ္ပန္ရဘိက္ခုနီကိုသာ ပြုပေး တော်မူကြလေသည်။

ထိုသို့ ဥဘတောဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီပြုပေးရာ၌ ပဗ္ဗဇ္ဇဒေါသတို့ကို ပြည့်စုံ အောင် မေးမြန်းမှုမပြုဘဲ ရဟန်းခံပေးခြင်းစသော အကြောင်းဝတ္ထုများ ကြောင့်---

"အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဥပသမ္မာအေန္တိယာ စတုဝီသတိ အန္တရာယိကေ ဓမ္မေ ပုစ္ဆိတုံ"-

ဟု ပညတ်တော်မူသည်။

အနက်း ။ ဘိက္ခဝေ-ရဟန်းတို့၊ ဥပသမ္ပာဒေန္တိယာ-မြင့်မြတ် သော ရဟန်းမ အဖြစ်သို့ ရောက်စေသော ဘိက္ခုနီမသည်၊ (ဝါ) ပဉ္စင်း ခံပေးသော ဘိက္ခုနီမသည်၊ စတုဝီသတိ-နှစ်ဆယ့်လေးပါးသော၊ အန္တရာယိကေ-အန္တရာယ်ကို ပြုတတ်ကုန်သော၊ ဓမ္မေ-သဘောတရား တို့ကို၊ ပုစ္ဆိတုံ-မေးခြင်းငှာ၊ အနုဇာနာမိ-ခွင့်ပြုတော်မူ၏။

ထိုသို့ ခွင့်ပြုတော်မူသောအခါ ရဟန်းယောက်ျားတို့က ရဟန်းမ တို့၏ အန္တရာယ်တို့ကို မေးစိစစ်ကြ၍ ပဥ္ပင်းလောင်းမများ ကြောက်ရွံ့ ရှက်နိုးသဖြင့် မဖြေဝံ့ရှိကြသောကြောင့်----

### "အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဧကတောဉပသမ္ပန္မွာယ ဘိက္ခုနိ-သံယေ ဝိသုဒ္ဓါယ ဘိက္ခုသံယေ ဥပသမ္မာဒေတုံ"-

အစရှိသော ဉဘတော ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီပြုပုံအစီအရင် "ဥပသမ္ပဒါဝိဓိ" ကို ဟောတော် မူလေသည်။ (နောက်၌ အကျယ်လာလတ္တံ့။) (ဝိ-၄၊ ၄၆၃)

#### ဝါဒန္တရ

သာရတ္ထဒီပနီဋီကာ, ဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာတို့၌ ပြအပ်သော အနုဉာတ္တိယာ ဟူသောပါဌ်ကို ပါဌ်မှန်ဟု ယူဆသော ဆရာတို့ကမူ ဆဋ္ဌဂရုဓမ္မကို ပညတ်ဟု မယူဘဲ **အနုဇာနာမိ ဘိက္ခပေ ဘိက္ခုဟိ** စသော ပညတ် တော်ကို ဧကတောဥပသမ္ပန္ခ ပထမပညတ်, "**အနုဇာနာမိ ဘိက္ခပေ** ဧကတော ဥပသမ္ပန္ခာယ"စသော ပညတ်တော်ကို ဥဘတောဥပသမ္ပန္ခ ဒုတိယ ပညတ်ဟု ယူဆကြသည်။

ထိုသို့ ယူဆ ရာ၌လည်း ဧကတောဥပသမ္ပန္န ပဌမပညတ်ကို ပညတ် တော်မူပြီးနောက် အချို့ပုဂ္ဂိုလ်တို့က ဥဘတောဥပသမ္ပန္နဒုတိယ ပညတ်ကို ပညတ်တော်မမူမီ ကာလ၌ ဘိက္ခုသံဃာတစ်ဖက်၌သာ ပဉ္စင်း ခံပေးသော ဘိက္ခုဧကတောဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီများ ရှိခဲ့သည်ဟူ၍ လည်းကောင်း, အချို့ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကမူ ဘိက္ခုဧကတောဥပသမ္ပန္န ပညတ်သည် သာကီဝင် မင်းသမီးငါးရာတို့အတွက် သက်သက် ပညတ်တော်မူသော ပညတ်တော် ဖြစ်ခြင်းကြောင့် သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာနှင့် ရဟန်း ယောက်ျားအဖြစ်မှ လိင်ပြန်သော ဘိက္ခုနီတို့မှတပါး ဘိက္ခုဧကတော ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီ မရှိဟူ၍လည်းကောင်း, အယူအဆကွဲ ပြားကြသည်။ ထိုဝါဒနှစ်မျိုးတို့တွင် ဒုတိယဝါဒသည်သာ-

"ဘိက္ခုနံ သန္ဟိကေ ဥပသမ္ပန္မွာ နာမ ပဥ္မသတာ သာကိ-ယာနိယော"။

(8-5-71767)

"ဘိက္ခုနံ သန္တိကေ ဥပသမ္ပန္ခာနာမ ပရိဝတ္ထလိင်္ဂါ ဝါ ပဥ္မသတာ သာကိယာနိယော ဝါ"

(သာရတ္ထ-တတိယအုပ်-၄၃၊ ဝိမတိ ဒုတိယ-၂၁)

"တတ္ထ ယာတာ မဟာပဇာပတိဂေါတမိယာ သဒ္မွိ နိက္ခန္တာ ပဉ္စသတာ သာကိယာနိ ယော၊ ဟာ ဧကတောဥပသမ္ပန္နာ ဘိက္ခုသံဃတောဧဝ လဒ္မွုပသမ္ပဒတ္တာ"-

(သာရတ္ထ၊ တတိယအုပ်၊ ၁၁၁၊ ၁၁၂) ဟူသော အဋ္ဌကထာ, ဋီကာတို့နှင့် ညီညွှတ်သောကြောင့် ယုတ္တတရ ဖြစ်ပေသည်။

အချို့ပုဂ္ဂိုလ်တို့က-

"တေန ခေါ ပန သမယေန ဥပသမ္ပန္နာယော ဒိဿန္ထိ အနိမိတ္တာပိ (ပ) အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဥပသမ္မာဒေန္တိယာ စတုဝိသတိ အန္တရာယိတေ ဓမ္မေ ပုစ္ဆိတ္ံ"

အစရှိသော စူဠဝဂ္ဂပါဠိ၊ တတိယဘာဏဝါရ စကားရပ်တို့ကို ထောက်ဆ ၍ -

"အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဧကတောဉပသမွန္နာယ ဘိက္ခုနိ-သံယေ ဝိသုဒ္ဓါယ ဘိက္ခုသံယေ ဥပသမွာဒေတုံ"- ဟူသော ဒုတိယပညတ်ကို မပညတ်မီ ဘိက္ခုသံဃာသက်သ<mark>က်ဖြင့်</mark> ဘိက္ခုဧကတော ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီမ ပြုခဲ့ကြသည်ဟု ဆိုကြသည်။

ထိုသို့ ပင် ဆိုကြသော်လည်း "ဥပသမွာဒေန္တိယာ" ဟူသော ဣတ္ထိလိင် ကတ္တားပုဒ်ဖြင့်ပင် ဘိက္ခုသံဃာသက်သက်ဖြင့် ဘိက္ခုနီ ပြုပေးသည် မဟုတ်သည်ကို သိနိုင်၏။ ထို "အနုဇာနာမီ ဘိက္ခဝေ ဥပသမွာ အေန္တိယာ" စသော ပါဌ်ဝယ် "ဥပသမွာဒေန္တိယာ"ကို စံကျောင်းမူ စူဠဝါနိဿယ ၂၂၃-၌ ပဉ္စင်းခဲသော ပဉ္စင်းလောင်းဘိက္ခုနီ အားဟူ၍ လည်းကောင်း၊ စူဠဝဂ္ဂပါဠိတော်မြန်မာပြန် ၄၆၃-၌ ပဉ္စင်းလောင်းမအား ဟူ၍လည်းကောင်း သမ္မဒါန်အနက်ပြန်ဆိုကြသော်လည်း ထို"ဥပသမွာ အေနွတာပိကေ ဓမ္မေ ပုစ္အိတုံ"ဟူသော(ဝိနယမဟာဝဂ္ဂ ပါဠိ-၁၃ဝ)ဖြင့်ပင် သမ္မဒါန်မဟုတ် ကတ္တားပုဒ်ဖြစ်သည်ကို သိနိုင်၏၊ စူဠဝါ ဘာသာဋီကာ နာ-၇၁၃-၌ ထို"ဥပသမွာဒေန္တိယာ"ပုဒ်ကို "ဖြင့်မြတ်သော ရဟန်း အဖြစ်သို့ ရောက်စေသော ဘိက္ခုနီသည်"ဟု အနက် ပြန်ထားပါ သည်။

ထိုဥပသမ္ပာဒေန္တိယာဟူသော ဣတ္ထိလိင်ကတ္တားပုဒ်၏အရသည် ပဥ္ၿင်းလောင်းမဟုတ်၊ မေးစိစစ်မည့် ရဟန်းမသာဖြစ်သည်၊ ထို့ကြောင့် ထိုပါဠိတော်ပါဌ်များသည် ဘိက္ခုသံဃာက ဧကတော ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီ ပြုပုံတိုပြသော ပါဠိတော်မဟုတ်၊ ဥဘတော ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီ ပြုပုံ အစီအရင်ကိုပြသော ပါဠိတော်များသာ ဖြစ်သည် ဟု သံသယကင်းရှင်းစွာ မှတ်ယူသင့်ပေသည်။ (နောက်၌ အကျယ် လာလတ္တံ့။)

### ဉဘတောဉပသမွန္မွ ရဟန်းမအဖြစ် ခွင့်ပြုတော်မူပြီးဖြစ်ခြင်း

ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်မြတ်သည် ဘိကျွနီသံဃာ့အဖွဲ့ အစည်းကို တည်ထောင်တော်မူရာဝယ် ဥဘတောဥပသမ္ပန္နဘိကျွနီသံဃာဖြင့်သာ တည်ထောင်တော်မူရန် ဆန္ဒရှိတော်မူခဲ့သည်၊ ထို့ကြောင့်ပင် မာတုဂါမကို သာသနာတော်၌ ရဟန်းမ ပြုရန် ခွင့်ပြုတော်မူမည့်အခါ အကြောင်း ဝတ္ထုမပေါ်မီ ကြိုတင်ပညတ်တော်မူအပ်သော ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးတို့တွင်---

ရွေ ဝဿာနီ ဆသု ဓမ္မေသု သိက္ခိတသိက္ခာယ သိက္ခမာ-နာယ ဥဘတောသံယေ ဥပသမွ ဒါ ပရိယေသိတဗ္ဗာ၊ အယမွိဓမ္မော သက္ကတွာ ဂရုကတွာ မာနေတွာ ပူဇေတွာ ယာဝဇီဝံ အနတိက္ကမနီယော-

ဟူသော ဆဋ္ဌဂရုဓမ်ကို ထည့်သွင်းပညတ်တော် မူခဲ့သည်။ ဤဆဋ္ဌဂရုဓမ် ပညတ်တော်ဖြင့်ပင် ဥဘတောဥပသမ္ပန္နရဟန်းမ အဖြစ်ကို ခွင့်ပြုတော် မူပြီးဖြစ်ပေသည်။

အဓိပ္ပါယ်ကား။ ။ ဘိက္ခုနီမသည် နှစ်နှစ်ပတ်လုံး ခြောက်ပါးသော တရားတို့၌ ကျင့်သုံးအပ်ပြီးသော သိက္ခာရှိသော သိက္ခမာန်အား ဘိက္ခု, ဘိက္ခုနီ နှစ်ဖက်သောသံဃာ၌ ပဥ္ပင်းခံခြင်းကို ရှာမှီးရမည်၊ ဤတရားကိုလည်း ရိုသေလေးစား မြတ်နိုးကော်ရော် ပူဇော်၍ အသက်ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်ဟူလို။

(ဝိ-၂-၇၅။ ဝိ-၄-၄၄၄။ အံ-၃-၁၀၄။)

ဤဂရုခမ်ကို ပညတ်တော်မူရာအခါ၌ ဘိကျွနီမ လုံးဝမရှိသေး၊ ယင်းသို့ ဘိကျွနီမ လုံးဝမရှိသေးပါဘဲလျက် "ဉဘတောသံဃော ဥပသမ္ပဒါ ပရိယေသိတဗွာ-ဘိကျွ, ဘိကျွနီ နှစ်ဖက်သော သံဃာ၌ ပဥ္စင်းခဲခြင်းကို ရှာမှီးရမည်"ဟု ပညတ်တော်မူသော ဘုရားရှင်၏ ဆန္ဒတော်မှာ နောင်အခါ ရဟန်းမ ပြုလိုကြသော မာတုဂါ့မများကို ဉဘတောဉပသမ္ပန္န ဘိကျွနီမသာ ပြုစေလိုသည်၏ အဖြစ်သည် လွန်စွာ ထင်ရှားလေသည်။ ယင်းသို့ ဥဘတောဥပသမ္ပန္န ဘိကျွနီသာ ပြုစေလို သော်လည်း သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ ရဟန်းမ ပြုရာအခါ၌ ဘိကျွနီ သံဃာမပေါ် ပေါက်သေးသောကြောင့်သာ ဘိကျွဧကတောဥပသမ္ပန္န ဘိကျွနီကို ခွင့်ပြုတော်မူခဲ့ခြင်းဖြစ်သည်။

ယင်းသို့ ဆဋဂရုဓမ်၌ ဘိကျွနီ၏ ဥပသမ္ပဒါကို ဥဘတော သံဃာ၌ ရှာရမည်ဟူသော ဘုရားရှင်၏အမိန့်တော် ထင်ရှားရှိသောကြောင့် လည်းကောင်း,

ဘိက္ခုဧကတောဉပသမ္ပန္န္ ဘိက္ခုနီကို ဖွင့်ပြရာ၌ ပါရာဇိကကဏ္ဍ အဋ္ဌကထာ ဒုတိယအုပ် စာမျက်နှာ-၂၄၂-၌ --- ဘိက္ခုနံ သန္တိကေ ဥပသမွန္မာ နာမ ပဥ္စသတာ သာကိ-ယာနိယော-

ဟူ၍လည်းကောင်း<u>,</u>

သာရတ္ထဒီပနီဋီကာ တတိယ အုပ်-စာမျက်နှာ-၄၃-နှင့် ဝိမတိဋီကာ-ဒုတိယအုပ်-စာမျက်နှာ-၂၁-တို့၌ –

"ဘိကျွနံ သန္တိကော ဥပသမွန္မွာ နာမ ပရိဝတ္ထလိဂ်ီါ ဝါ, ပဥ္မသကသာကိနိယာနိယော ဝါ"-

ဟူ၍လည်းကောင်း,

သာရတ္ထဒီပနီ**ဋီကာ တတိ**ယအုပ် စာမျက်နှာ-၁၁၁-၁၁၂-တို့၌-

"တတ္ထ ယာ တာ မဟာပဇာမကိဂေါတမိယာ သဋိ နိက္ခန္တာ ပဉ္လသတာ သာကိယာန် ယော၊ ကာ ဧကတောဥပသမွန္နာ ဘိက္ခုသံဃတော ဧဝ လဒ္မူပသမွဒတ္တာ-

ဟူ၍လည်းကောင်း, သာကီဝင်မင်းသမီး ရဟန်းမငါးရာတို့နှင့် ရဟန်း ယောက်ျားအဖြစ်မှ လိင်ပြန်လာသော ရင်းနီးမတို့ကိုသာ ဖွင့်ပြတော် မူကြသောကြောင့် လည်းကောင်း, ထိုသာကီဝင်မင်းသမီး ရဟန်းမ ငါးရာနှင့် လိင်ပြန်လာသော ရဟန်းမများမှ အပ ဘိကျွှဧကတောဉပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီ မရှိနိုင်သည်မှာ လွန်စွာထင်ရှားလှပေသည်။

### ပါဠိတော်ချင်း ယှဉ်တွဲစဉ်းစားသင့်

စူဥဝဂ္ဂပါဠိတော် ဘိက္ခုနိက္ခန္ဓက တတိယဘာဏဝါရ၌ ဘိက္ခုနီ ပြုပုံအစီအစဉ်များကို ကြည့်၍ ဘိက္ခုနီသာသနာ အစပိုင်း၌ ဘိက္ခု ဧကတောဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီများ ရှိခဲ့သည်။ နောက်ပိုင်းရောက်မှ ဥဘတော ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီကို ခွင့်ပြုသည်ဟု ထင်မှတ်ဖွယ်ရာ ရှိသော်လည်း ယင်းတတိယဘာဏဝါရလာ စကားတော်များကို မဟာဝါပါဠိတော် မဟာခန္ဓကလာ အမျိုးသားများ ရဟန်းပြုပုံနှင့် တွဲယှဉ်ကာ စဉ်းစားလျှင် ပိုမို၍ အသိရှင်းပါမည်။

အမျိုးသားများ၏ ရဟန်းပြုပုံကို ပြရာ မဟာဝါပါဠိတော်ဝယ် ရှေးဦးစွာ (စာမျက်နှာ-၇၀၊၇၁-တို့၌) ရာဓရဟန်းပြုစဉ်က ဉ တ္တိစတုတ္ထ ကမ္မဝါစာဖြင့် ရဟန်းပြုပုံကိုသာ ပြဆို၍ ဥပသမ္ပဒါဝိဓိကို ပြရာ (စာမျက်နှာ-၁၃၀၊ ၁၃၁၊)ရောက်မှ နူနာ, အဖုနာ, အိုင်းအမာနာ, ခယရုဂ်ချောင်းဆိုနာ, အရူးနာ-ဟူသော အနာကြီးရောဂါရှိသော ရဟန်းများကို တွေ့မြင်ကြရ သဖြင့် ဘုရားရှင်အား လျှောက်ထားကြရာ ဘုရားရှင်က-

# "အနု ဇာနာမိ ဘိက္ခ္ကငေ ဥပသမွါဒေန္ကေန တေရသ အန္တရာယိကေ ဓမ္မေ ပုစ္ဆိတုံ"

ရဟန်းတို့ မြင့်မြတ်သောရဟန်း အဖြစ်သို့ ရောက်စေသော ဆရာ ရဟန်းသည် (ပဥင်းခံပေးသော ရဟန်းသည်) တစ်ဆယ့်သုံးပါး ကုန်သော အန္တရာယ်ကိုပြုတတ်ကုန်သော အပြစ်တို့ ကို မေးစိစစ် ခြင်းငှာ ခွင့်ပြုတော် မူ၏ "ဟု အစချီကာ ပုဗ္ဗကိစ္စများ, ဩဝါဒပေးပုံစသည် များနှင့်တကွ စုံလင်စွာထပ်မံ၍ ရဟန်းပြုပုံအစီအစဉ်ကို ဟောကြား တော်မူသကဲ့သို့ ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးလာ ဆဋ္ဌဂရုဓမ်ဖြင့်ပင် ဥဘတော ဥပသမ္ပန္နဘိကျွနီ အဖြစ်ကို ခွင့်ပြုတော်မူခဲ့၍ စူဠဝါပါဠိတော် ဘိက္ခုနိက္ခန္ဓက တတိယဘာဏဝါရ (စာမျက်နှာ-၄၄၄၊ ၄၄၆-တို့၌) နိမိတ်လုံးဝမရှိသော ဘိက္ခုနီများ, နိမိတ်အရာမျှသာရှိသော ဘိက္ခုနီများ, ရာသီသွေး လုံးဝမရှိသော ဘိက္ခုနီများ, အမြဲရာသီသွေး ရှိနေသော ဘိက္ခုနီများ စသော အပြစ်ရှိသော ဘိက္ခုနီများကို တွေ့မြင်ကြရသဖြင့် ဘုရားရှင်အား လျှောက်ထားကြရာ ဘုရားရှင်က-

# "အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဥပသမ္ပါဒေန္တိယာ စတုဝီသတိ အန္တရာယိကေ ဓမ္မေ ပုစ္ဆိတ္ံ"

ရဟန်းတို့ မြင့်မြတ်သော ရဟန်းမ အဖြစ်သို့ ရောက်စေသော ဘိကျွနီ သည် (ရဟန်းခံပေးသော ဘိက္ခုနီသည်)နှစ်ဆယ့်လေးပါးသော အန္တရာယ် ကို ပြုတတ်ကုန်သော အပြစ်တို့ကို မေးစိစစ်ခြင်းငှာ ခွင့်ပြု တော်မူ၏"ဟု အစချီကာ ရဟန်းလောင်းအမျိုးသမီးကို ဆရာဖြစ်သော ဘိက္ခုနီက မေးစိစစ်ပုံကို ဟောပြတော်မူပါသည်။

ဘိကျွနီများက ရဟန်းပြုပေးပြီး၍ ဧကတောဉပသမ္ပန္န (ဘိကျွနီ ဘက်၌ ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ပြီးသော) ဘိကျွနီကို ရဟန်းတော်များက ဉဘတောဉပသမ္ပန္နအဖြစ်ရောက်အောင် ရဟန်းပြုပေး ခါနီးဝယ် ဘိကျွနီ တို့၏ အန္တရာယ်ကို ပြုတတ်သော အပြစ်တို့ကို မေးစိစစ်ကြရာ ရဟန်း လောင်းအမျိုးသမီးများ မျက်နှာမသာမယာ ရှိကြသဖြင့် ဘုရားရှင်အား လျှောက်ထားကြရာ ဘုရားရှင်က-

### "အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဧကတောဉပသမ္ပန္နာယ ဘိက္ခုနိ-သံယေ ဝိသုဒ္ဓါယ ဘိက္ခုသံယေ ဥပသမ္ပာဒေတုံ-

ရဟန်းတို့ ဘိက္ခုနီ ဖက်၌ ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ပြီးသော ဘိက္ခုနီ သံဃာ၌ စစ်ဆေးပြီး၍ စင်ကြယ်ပြီးသော ရဟန်းလောင်းကို ဘိက္ခု သံဃာ၌ ရဟန်းပြုပေးရန် ခွင့်ပြုတော်မူ၏"ဟု မိန့်တော်မူပါသည်။

ဤအမိန့်တော်ကို အစပြု၍ အမျိုးသမီးများ ဥဘတောဥပသမ္ပန္န ရဟန်းပြုပုံ အစီအစဉ်ကို အပြည့်အစုံ ပြထားပါသည်။

အမျိုးသား ရဟန်းများ၏ ရဟန်းပြုပုံ ဥပသမ္ပဒါကို ပြဆိုရာဝယ် ပဌမအရှင်ရာဓ ရဟန်းပြုရာ၌ ဉာတ္တိစတုတ္ထ ကမ္မဝါစာမျှ ကိုသာ ပြဆို၍ နောင်အခါ အနာကြီးရောဂါရှိသူ ရဟန်းများကို တွေ့မြင်ကြရမှု အကြောင်းပြု၍ အန္တရာယ် ပြုတတ်သော အပြစ်များကို မေးစိစစ်ရန် အစချီကာ ရဟန်းပြုပုံအစီအစဉ်ကို အကျယ် အပြည့်အစုံ ပြဆိုသကဲ့သို့ မဟာပဇာပတိဂေါတမီ ရဟန်းပြုစဉ်က ပညတ်တော် မူခဲ့သော ဂရုဓမ် ရှစ်ပါးတွင် ပါဝင်သော ဆဋ္ဌဂရုဓမ်ဖြင့် ဥဘတော ဥပသမ္ပန္န ရဟန်း အဖြစ်ကို ခွင့်ပြုတော်မူ၍ နောင်အခါ နိမိတ်လုံးဝ မရှိသော ဘိက္ခုနီများ စသောအပြစ်ရှိသော ဘိက္ခုနီများကို တွေ့မြင်ရမှု အကြောင်းပြု၍ အန္တရာယ်ကို ပြုတတ်သောအပြစ်များကို မေးစိစစ်ရန် အစချီကာ ဥဘတောဥပသမ္ပန္န ရဟန်းပြုပုံအစီအစဉ်ကို အကျယ် အပြည့်အစုံ ပြဆိုခြင်းဖြစ်ပေသည်။

ဤသို့ မဟာဝါပါဠိတော်လာ အမျိုးသား ရဟန်းများ၏ ရဟန်းပြုပုံနှင့် တွဲယှဉ်ကာ လေ့လာပါလျှင် အဋ္ဌကထာ, ဋီကာကြီးများ ဖွင့်ပြထား သည့်အတိုင်း သာကီဝင်မင်းသမီး ဘိက္ခုနီ ငါးရာနှင့် ရဟန်းယောက်ျား အဖြစ်မှ လိင်ပြန်သွားသော ဘိက္ခုနီ များမှအပ အခြားသော ဧကတော-ဥပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီမ မရှိကြောင်းကို သံသယ ကင်းရှင်းစွာ လက်ခံနိုင် ကြပါမည်။

### ဥဘတော ဥပသမ္ပန္မွဘိကျွနီ ပြုလုပ်ပုံ

ဉဘတောဉပသမ္ပန္ရဘိက္ခုနီ ပြုလုပ်ပုံအစီအစဉ်မှာ သိမ်အပြင်၌ ဘိက္ခုနီသံဃာအား စည်းဝေးစေ၍ ရဟန်းမ အလောင်းအလျာကို ဉပဏ္ရာယ် ပြုထိုက်သော ရဟန်းမအထံ ဥပဇ္ဈာယ်ယူစေခြင်း, သ်ပိတ် သင်္ကန်း ပြောပြခြင်း, ဘိက္ခုနီသံဃာ့ဘောင်မှ အပြင်သို့ထုတ်၍ အန္တရာယိကဓမ္မ တို့ကို သွန်သင်ခြင်း, ဘိက္ခုနီသံဃာ့ဘောင်သို့ ပြန်သွင်း၍ ဘိက္ခုနီ အဖြစ်ကို တောင်းပန်စေခြင်း, အန္တရာယိကဓမ္မတို့ကို မေးစိစစ် ခြင်းများ ကို ပြုလုပ်ပြီးလျှင် ဘိကျွနီသံဃာက ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာဖြင့် ရဟန်း ခံပေးရသည်၊ ဤသို့ ဘိကျွနီသံဃာက ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာဖြင့် ရဟန်း ခံပေးပုံကို (စူဠဝဂ္ဂပါဠိ ၄၆၃-မှ ၄၆၆ အထိ) အပြည့်အစုံ ဟောကြားတော်မူပါသည်။

ထိုဘိက္ခုနီသံဃာ့အထံဝယ် ပဉ္ဇင်းခံပြီးရာနေ့၌ပင် တစ်ဖက်သော ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ ပဥ္ဇင်းခံပြီးသော ထိုဧကတောဉပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီ ကို ခေါ်၍ ဘိက္ခုသံဃာအထံသို့ သွားရောက်ရှိခိုးစေပြီးလျှင် " အရှင်တို့ 🗸 ဘုရား- ဤမည်သော တပည့်တော်မသည် ဤအမည်ရှိသော အရှင်မ၏ ပဥ္ၿင်းမ အဖြစ်ကို ရှုငဲ့သူပါတည်း၊ ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ အန္တရာယိကမ္မေ တို့မှ စင်ကြယ်သည်ဖြစ်၍ တစ်ဖက်သောဘိကျွနီသံဃာ၌ မြင့်မြတ်သေး ရဟန်းမအဖြစ်သို့ ရောက်ခဲ့ပါပြီ၊ အရှင်တို့ဘုရား---သံဃာတော် ကို မြင့်မြတ်သောရဟန်းမ အဖြစ်ကို တောင်းပန်ပါ၏၊ အရှင်တို့ဘုရား-သံဃာတော်သည် တပည့်တော်မကို သနားစောင့်ရှောက် ခ<mark>ျီးမြှောက</mark>် သောအားဖြင့် ရဟန်းမအဖြစ်သို့ ထုတ်ဆောင်တော်မူပါဘုရား"ဟု သုံးကြိမ်တောင်းပန်စေရမည်၊ ထိုတောင်းပန်သည့်အတိုင်း ဘိကျွသံဃာ တော်က ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာဖြင့် ထပ်မံ ရဟန်းခံပေးရမည်၊ ရဟန်းခံ ပေးပြီးသည်၏ အခြားမဲ့၌ ရဟန်းမဖြစ်ရာ ခုနှစ်, ဥတု, ပက္ခ, နေ့ရက်, အချိန် စသည်ပြောကြား၍ နိဿယသုံးပါးနှင့် အကရဏီယ ရှစ်ပါးတို့ကို ပြောကြားရန် ဘိကျွနီသံဃာ့အထံ လွှဲအပ်ရသည်။ ထိုသို့ ဘိကျွသံဃာ၌ ထပ်မံ၍ ရဟန်းခံပေးပုံ အကျယ်ကို စူဠဝဂ္ဂပါဠိ၌ (၄၆၆-မှ၄၆၇-အထိ) အကျယ်ဟောတော်မူသည်။

ဤကားဥဘတော ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီ ပြုပုံအစီအစဉ် အကျဉ်းချုပ် တည်း။

(စူဠဝဂ္ဂပါဠိတော်-၄၅ဝ-၄၆၇)

သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ ရဟန်းမ ပြုပြီးရာအခါမှစ၍ မာတုဂါမ များ ရဟန်းပြုလုပ်လိုကြလျှင် ဤဥဘတောဥပသမ္ပန္ဒအစီအရင်အတိုင်း ရှေးဦးစွာ ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ ဥ တ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာဖြင့် ရဟန်းခံပြီးမှသာ ဘိက္ခုသံဃာ၌ ဥ တ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာဖြင့် ထပ်မံ၍ ရဟန်းခံရိုးအစဉ်အလာ လမ်းရိုးလမ်းဟောင်းကြီး ထင်ရှားစွာ တည်ရှိခဲ့လေသည်။

### ဘိကျွနီအပြား

ဤသို့ မာတုဂါမများ ဘုရားရှင့်သာသနာတော်သို့ ဝင်ရောက်၍ ရဟန်းမ ပြုလုပ်ရန် ဘုရားရှင်ခွင့်ပြုတော်မူသော အခါမှစ၍ သာသနာ တော်၌ ဖြစ်ထွန်းပေါ် ပေါက်လာသော အားလုံးသော ဘိကျွနီတို့သည်-

- ၁။ သတ္ထုလဒ္ဓူပသမ္ပဒါ = မြတ်စွာဘုရားအထံတော်မှ ပဉ္ဇင်းအဖြစ်ကို ရရှိသော ဘိက္ခုနီ။
- ၂။ သံဃတောလဒ္ဓူပသမ္ပဒါ= သံဃာတော်အထံမှ ပဉ္ဇင်းအဖြစ်ကို ရရှိ သော ဘိက္ခုနီဟူ၍ နှစ်မျိုးနှစ်စား နှစ်ပါးအပြားရှိကုန်၏။
- ထိုနှစ်မျိုးနှစ်စား နှစ်ပါးသော ဘိကျွနီ တို့တွင်---
- ၁။ ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးကို ဝန်ခံခြင်းကြောင့် ပဉ္စင်းအဖြစ်ကို ရရှိသော မိထွေး တော်မဟာပဇာပတိဂေါတမီထေရီသည် မြတ်စွာဘုရားအထံတော် မှသာ ပဉ္စင်းအဖြစ်ကို ရရှိသောကြောင့် သတ္ထုလဒ္ဓူပသမ္ပဒါမည်၏။
- ၂။ မိထွေးတော်မဟာပဇာပတိဂေါတမီမှ ကြွင်းသော အားလုံးသော ဘိက္ခုနီတို့သည် သံဃာတော်အထံမှ ပဉ္စင်းအဖြစ်ကို ရရှိကြသော ကြောင့် သံဃတော လဒ္ဓူပသမ္ပဒါမည်ကုန်၏။

ထိုသံဃတော လဒ္ဓူပသမ္ပဒါဘိက္ခုနီ တို့သည်လည်း---၁။ ဧကတော ဥပသမ္ပန္ဓာဘိက္ခုနီ။

၂။ ဥဘတောဥပသမ္ပန္နာဘိက္ခုနီ ဟူ၍ နှစ်မျိုးနှစ်စား နှစ်ပါး အပြား ရှိကုန်၏။

ထိုနှစ်မျိုးနှစ်စား နှစ်ပါးသော ဘိက္ခုနီ တို့တွင်----

၁။ မဟာပဇာပတိဂေါတမီထေရီနှင့် အတူတကွ ထွက်လာကြသော သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့သည် ဘိက္ခုသံဃာတစ်ဖက်မှသာ ပဉ္ဇင်း အဖြစ်ကို ရရှိသောကြောင့် ဧကတောဉပသမ္ပန္နာ့ဘိက္ခုနီ တို့မည်၏။ ၂။ သာကီဝင်ဘိက္ခုနီငါးရာမှ တစ်ပါးသော ဘိက္ခုနီတို့သည် ဘိက္မု သံဃာ, ဘိက္ခုနီသံဃာနှစ်ဖက်လုံးမှ ပဉ္ဇင်းအဖြစ်ကို ရရှိကြသော ကြောင့် ဥဘတောဥပသမ္ပန္နာဘိက္ခုနီ တို့မည်၏။

ထို့ကြောင့် သာရတ္ထဒီပနီဋီကာ။ တတိယအုပ်၊ စာမျက်နှာ-၁၁၁-၁၁၂-တို့၌ ----

"သဗွာ ဘိက္ခုနိယော သတ္ထုလချုပသမ္ပဒါ, သံဃတော လချုပသမွဒါတိ ဒုဝိဓာ။ ဂရုဓမ္မပဋိဂ္ဂဟဏေန ဟိ လချုပသမွဒါ မဟာပဇာပတိဂေါတမီ သတ္ထုသန္တိကာပ လချုပသမွဒတ္တာ သတ္ထုလချုပသမ္ပဒါ နာမ၊ သေသာ သဗွာပိ သံဃတော လချုပသမွဒါ၊ တာပိ ဧကတော ဥပသမ္ပန္မွာ, ဥဘတောဥပသမ္ပန္နာတိ ဒုဝိဓာ၊ တတ္ထ ယာ တာ မဟာပဇာ-ပတိဂေါတမိယာ သခွိ နိက္ခန္တာ ပဥ္သသတာ သာကိယာနိယော၊ တာ ဧကတောဥပသမွန္နာ ဘိက္ခုသံဃေတာ ဧဝ လချုပသမွန္တတ္တာ၊ ဣတရာ ဥဘတော ဥပသမွန္နာ ဥဘတော သံဃေ ဥပသမွန္နတ္တာ"-

ဟု မိန့်တော်မူအပ်၏။

အနက်။ ။ သဗ္ဗာ-အလုံးစုံကုန်သော၊ ဘိကျွနိယော-ဘိကျွနီ တို့သည်၊ သတ္ထုလခ္ဓူပသမ္ပဒါစ-မြတ်စွာဘုရားအထံတော်မှ ရအပ် သောပဥင်း အဖြစ်ရှိသော ဘိကျွနီလည်းကောင်း၊ (ဝါ) မြတ်စွာဘုရား အထံတော်မှ ပဉ္စင်းအဖြစ်ကို ရရှိသောဘိကျွနီ လည်းကောင်း၊ သံဃတော လခ္ဓူပသမ္ပဒါစ-သံဃာတော်အထံမှ ရအပ်သော ပဉ္စင်းအဖြစ်ရှိသော ဘိကျွနီလည်းကောင်း၊ (ဝါ) သံဃာတော်အထံမှ ပဉ္စင်းအဖြစ်ကို ရရှိသော ဘိကျွနီလည်းကောင်း၊ ဣတိ-ဤသို့၊ ဒုဝိဓာ-နှစ်မျိုးနှစ်စား နှစ်ပါး အပြား ရှိကုန်၏။

ဟိ-ချဲ့ဦးအံ့၊ ဂရုဓမ္မပဋိဂ္ဂဟဏေန- ဂရုဓမ်ကို ဝန်ခံခြင်းကြောင့်၊ လခ္ခူပသမ္ပဒါ-ရအပ်သော ပဥ္စင်းအဖြစ်ရှိသော၊ (ဝါ) ပဥ္စင်းအဖြစ်ကို ရရှိသော၊ မဟာပဇာပတိဂေါတမီ- မဟာပဇာပတိဂေါတမီသည်၊ သတ္ထုသန္တိကာဝ-မြတ်စွာ ဘုရားအထံတော်မှသာလျှင်၊ လခ္ခူပ သမ္မဒတ္တာ-ရအပ်သော ပဥ္စင်း အဖြစ်ရှိသည်၏အဖြစ်ကြောင့်၊ (ဝါ) ပဥ္စင်းအဖြစ်ကို ရရှိသောကြောင့်၊ သတ္ထုလခ္ခူပသမ္မဒါနာမ-သတ္ထုလခ္ခူပ သမ္မဒါမည်၏၊ သေသာ-မဟာပဇာပတိဂေါတမီမှ ကြွင်းကုန်သော၊ သဗ္ဗာပိ-အလုံးစုံ လည်း ဖြစ်ကုန်သော ဘိက္ခုနီ တို့သည်၊ သံဃတော လခ္ခူပသမ္မဒါ-သံဃာတော်အထံမှ ရအပ်သော ပဥ္စင်းအဖြစ်ရှိသောကြောင့် သံဃတော လခ္ခူပသမ္ပဒါတို့မည်၏။

တာပိ- ထိုသံဃာတော် အထံမှရအပ်သော ပဉ္စင်းအဖြစ်ရှိသော ဘိကျွနီတို့သည်လည်း၊ ဧကတောဉပသမ္ပန္နာ-ဘိကျွသံဃာတစ်ဖက် ၌သာ ပဉ္စင်းအဖြစ်သို့ ရောက်သော ဘိကျွနီတို့ လည်းကောင်း၊ ဥဘတောဉပ-သမ္ပန္နာ-ဘိကျွသံဃာ, ဘိကျွနီသံဃာနှစ်ဖက်လုံး၌ ပဉ္စင်းအဖြစ်သို့ ရောက်သော ဘိကျွနီတို့လည်းကောင်း၊ ဣတိ-ဤသို့၊ ဒုဝိဓာ-နှစ်မျိုး နှစ်စား နှစ်ပါးအပြားရှိကုန်၏၊ တတ္ထ-ထိုနှစ်မျိုးနှစ်စား နှစ်ပါးတို့တွင်၊ မဟာပဇာပတိဂေါတမိယာ-နှင့်၊ သင္ဗိ-အတူတကွ၊ နိက္ခန္တာ-ထွက်လာ ကုန်သော၊ ယာ တာ ပဉ္စသတာ သာကိယာနိယော-အကြင် ငါးရာကုန် သော သာကိဝင် ရဟန်းမတို့သည်၊ သန္တိ-ရှိကုန်၏၊ တာ- ထိုမိထွေးတော် ဂေါတမီနှင့်အတူတကွ ထွက်လာကုန်သော ငါးရာကုန်သော သာကိဝင် ရဟန်းမတို့သည်၊ ဘိက္ခု သံဃတောဧဝ-ဘိက္ခု သံဃာတစ်ဖက်မှသာလျှင်၊ လခ္ခူပသမ္ပဒတ္တာ-ရအပ်သော ပဉ္စင်းအဖြစ်ရှိကုန်သည်၏အဖြစ်ကြောင့်၊ (ဝါ) ပဉ္စင်းအဖြစ်ကို ရကုန်သည်၏အဖြစ်ကြောင့်၊ ဧကတောဉပသမ္ပန္နာ-ဧကတော ဥပသမ္ပန္နာတို့ မည်ကုန်၏၊ ဣတရာ- မိထွေးတော် မဟာ ပဇာပတိ ဂေါတမီနှင့် အတူတကွ ထွက်လာကြသော သာကီဝင်ရဟန်းမ ငါးရာမှ တပါးကုန်သော ဘိက္ခုနီတို့သည်၊ ဥဘတောသံဃေ-ဘိက္ခု, ဘိက္ခုနီ နှစ်ဖက်သောသံဃာ၌၊ ဥပသမ္ပန္နတ္တာ-ပဉ္စင်းဖြစ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်၊ ဥဘတောဥပသမ္ပန္နာ-ဥဘတောဥပသမ္ပန္နာတို့ မည်၏။

### ဥပသမ္မဒါ ၈-မျိုးကို ပြဆိုခြင်း

မြင့်မြတ်သောရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းဟူသော ဥပသမ္ပဒါသည် ဧဟိဘိက္ခူပသမ္ပဒါ, သရဏဂမနူပသမ္ပဒါ, ဩဝါဒပဋိဂ္ဂဟဏူပသမ္ပဒါ, ပဉာ့ဗျာကရဏူပသမ္ပဒါ, ဂရုဓမ္မပဋိဂ္ဂဟဏူပသမ္ပဒါ, ဒူတေနုပသမ္ပဒါ, အဋ ဝါစိကူပသမ္ပဒါ, ဥ တ္တိစတုတ္ထကမ္မူပသမ္ပဒါ-ဟူ၍ ရှစ်မျိုးရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် ပါရာဇိကကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ (ပဌမအုပ် စာမျက်နှာ ၂၀၆) ၌--

"အယဉ္စိ ဥပသမွဒါ နာမ အဌဝိဓာ ဧတိဘိက္ခူပသမွဒါ, သရဏဂမန္ ပသမွဒါ, ဩဝါဒပဋိဂ္ဂဟဏ္ ပသမွဒါ, ပဉ္စဗျာ-ကရဏ္ ပသမွဒါ, ဂရဓမ္ပပဋိဂ္ဂဟဏ္ ပသမွဒါ, ဒ္ဓတေန ပ-သမွဒါ, အဌဝါစိတ္စပသမွဒါ, ဥတ္တိစတုတ္ထကမ္မူပသမွဒါတိ"-

ဟူ၍ မိန့်တော်မူအပ်၏။

။ ဟိ-ချဲ့ဦးအံ့၊ အယံဥပသမ္ပဒါနာမ-ဤမြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းမည်သည်၊ ဧဟိဘိကျူပသမ္ပဒါစ-ဧဟိဘိကျွ ဟူသော မြတ်စွာဘုရားစကားတော်ကြောင့် မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ် သို့ ရောက်ခြင်းလည်းကောင်း၊ သရဏဂမနူပသမ္ပဒါစ-သရဏဂုံဖြင့် မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းလည်းကောင်း၊ ဩဝါဒ ပဋိဂ္ဂဟဏူပသမ္ပဒါစ-ဩဝါဒကို ခံယူခြင်းကြောင့် မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းလည်းကောင်း၊ ပဉ္စဗျာကရဏူပသမ္ပဒါ စ– ပြဿနာကိုဖြေဆိုခြင်းကြောင့် မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက် ခြင်းလည်းကောင်း၊ ဂရုဓမ္မပဋိဂ္ဂဟဏ္ဍပသမ္ပဒါစ**-ဂရုဓမ်ကို ဝန်ခံခြင်း** ကြောင့် မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းလည်းကောင်း၊ ဒူတေနူပသမ္ပဒါစ-တမန်ဖြင့် ခွင့်ပြုအပ်သော မြင့်မြတ်သော ရဟန်း အဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းလည်းကောင်း၊ အဋ္ဌဝါစိကူပသမ္ပဒါစ-ကမ္မဝါစာ ရှစ်ကြိမ်ဖတ်ခြင်းရှိသော မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်း လည်းကောင်း၊ (ဝါ) ဥတ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာ နှစ်ကြိမ်ဖတ်ခြင်း ရှိသော မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းလည်းကောင်း၊ ဉ တ္တိစတုတ္ထ ကမ္ဗူပသမ္ပဒါစ–ဉတ်လျှင် လေးကြိမ်မြောက်ရှိသော ကမ္မဝါစာဖြင့် မြင့်မြတ် သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်း လည်းကောင်း၊ ဣတိ-ဤသို့၊ အဌဗိဓာ-ရှစ်ပါးအပြားရှိ၏။

ထိုဥပသမ္ပဒါရှစ်မျိုးတို့တွင် ---

၁။ ဧဟိဘိက္ခု ဟူသော မြတ်စွာဘုရားစကားတော်မျှဖြင့် မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းသည် **ဧဟိဘိက္ခူပသမွဒါ**မည်၏။ (ဝိ-ဌ ၊၁၊ ၂ဝ၅) ၂။ ဗုဒ္ဓံ သရဏံ ဂစ္ဆာမိ-အစရှိသော နည်းဖြင့် သုံးကြိမ် နှုတ်မြွက် ရွတ် ဆိုအပ်သော သရဏဂုံသုံးပါးတို့ဖြင့် မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းသည် **သရဏဂမန္ ပသမွဒါ** မည်၏။ (၀ိ-ဋ ၊၁၊ ၂၀၆)

၃။ တသွာတိဟ တေ တဿပ ဧဝံ သိတ္ခိတဗွံ တိဗ္ပံ မေ ဟိရော-တွေပွံ ပစ္စုပဋိတံ ဘဝိဿတိ ထေရေသု နဝေသု မရွိမေ-သူစာတိ-အစရှိသော ဩဝါဒကို ခံယူခြင်းကြောင့် အရှင်မဟာ

ကဿပ အား ခွင့်ပြုအပ်သော မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းသည် **ဩဝါဒပဋိဂ္ဂဟဏူပသမွဒါ** မည်၏။

၄။ သောပါကသာမဏေအား ပြဿနာဖြေဆိုခြင်းကြောင့် ခွင့်ပြုအပ် သော မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းသည် ပဉ္ ဗျာကရဏူပ သမ္ပဒါမည်၏။

#### အနည်းငယ်ချဲ့၍ပြဦးအံ့-

မြတ်စွာဘုရားသည် ပုဗ္ဗာရုံကျောင်းတော်၌ ဘုရားရှင်နောက်တော်မှ အတုလိုက်၍ စင်္ကြံလျှောက်သော သောပါကသာမဏာကို--- "သောပါက ဥဒ္ဓုမာတကသညာနှင့် ရူပသညာ-ဤနှစ်မျိုးတို့သည် အထူးထူးသော အနက်အဓိပ္ပါယ်ရှိကုန်, အထူးထူးသော သဒ္ဒါရှိကုန် သလော၊ သို့မဟုတ် တစ်မျိုးတည်းသော အနက်အဓိပ္ပါယ်ရှိကုန်သည် ဖြစ်၍ သဒ္ဒါသာ ထူးကုန်သလော"ဟု ဆယ်ပါးသော အသုဘသညာ၌ မှီသော ပြဿနာ တို့ကို မေးတော်မူသည်။ သောပါကသာမကောသည် ထိုပြဿနာတို့ ကို ဖြေဆိုလေရာ မြတ်စွာ ဘုရားသည် သောပါကသာမဏောအား တောင်းချီးပေးတော်မူ၍ "သောပါက သင်အသက် ဘယ်နှစ်နှစ်ရှိပြီလဲ"ဟု မေးတော်မူ၏၊ "မြတ်စွာ ဘုရား တပည့်တော် အသက်ခုနစ်နှစ် ရှိပါပြီဘုရား"ဟု လျှောက်ထား လေသည်၊ "သောပါက သင်သည် ငါဘုရား၏ သဗ္ဗညုတ ဉာဏ်တော်နှင့် ဟကွ နှီးနှောတိုက်ဆိုင်၍ ပြဿနာတို့ ကို ဖြေဆိုပေ၏" ဟု အားရ ကျေနပ်တော်မူသည်ဖြစ်၍ မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်ကို ခွင့်ပြုတော် မူလေသည်။ ဤမြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သည် ပဉ္စဗျာကရဏူပ-သမ္မဒါ မည်၏။

(၀-၄၊ ၁၊ ၂၀၇)

၅။ မိထွေးတော်ဂေါတမီအား ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးကို ဝန်ခံခြင်းကြောင့် ခွင့်ပြု တော်မူအပ်သော မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သည် **ဂရုဓမ္မ ပဋိဂွဟဏူပသမ္ပဒါ** မည်၏။

(8-g-2 1 Jog)

၆။ အဖုကာသီပြည့်တန်ဆာမအား တမန်ဖြင့်ခွင့်ပြုတော်မူအပ်သော မြင့်မြတ်သော ရဟန်းအဖြစ်သည် **ဒူတေနုပသမ္ပဒါ** မည်၏။

အနည်းငယ်ချဲ့ပြဦးမည်-

ကာသိတိုင်း ဗာရာဏသီပြည်ဝယ် (ကာသိတိုင်း၏ တစ်နေ့အတွက် ရသော အခွန်ဘဏ္ဍာ၏ ထက်ဝက်ဖြစ်သော အသပြာငါးရာပေး၍ ပျော်ပါးရသောကြောင့်) အဖုကာသီအမည်ရှိသော ပြည့်တန်ဆာမသည် ဘိက္ခုနီတို့၌ ရှင်သာမဏေမ ပြုပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားအထံတော်၌ ရဟန်းမ ပြုလိုသဖြင့် သာဝတ္ထိပြည်သို့ သွားရန် စီမံသည်ကို သေသောက် ကြူးသူ, မိန်းမကြူးသူ, လူဆိုးတို့ကြားသိကြ၍ လမ်းခရီး၌ ဖမ်းယူ၍ ပျော်ပါးကြမည်ဟု တိုင်ပင်ထကြွကြခြင်းကြောင့် သာဝတ္ထိသို့ မသွားဝံ့ သဖြင့် မြတ်စွာဘုရားအထံ လျှောက်ထားစေရာ မြတ်စွာဘုရားက တမန်ဖြင့် ရဟန်းမ ပြုရန် ခွင့်ပြုတော်မူလေသည်။

ဤအဖုကာသီအား တမန်ဖြင့် ခွင့်ပြုအပ်သော ရဟန်းအဖြစ်သည် ဒူတေနုပသမ္မဒါ မည်၏။

(8-g-31 Joy1 8-91 973)

မှတ်ချက်--- "ရှင်သာမဏေမ" ပြုပြီးလျှင်ဟုဆိုသော်လည်း ဉာတ်ကမ္မ ဝါစာ၌ "**ဣတ္ထန္ဒာမာ ဣတ္ထန္ဒာမာယ ဥပသမွဒါပေတ္သာ ဧကတော** ဥပသမွန္ဒာ ဘိကျွန်သံယေ ဝိသုဒ္ဓါ"ဟု ဆိုသောကြောင့် တစ်ဖက် သော ဘိကျွနီသံဃာ၌ ဧကတောဥပသမ္ပန္နာဖြစ်ပြီးပြီဟု သိရသည်။

၇။ ဘိကျွနီမ၏ ဘိကျွနီသံဃာမှ ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာတစ်ကြိမ်, ဘိကျွ သံဃာမှ ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာတစ်ကြိမ် ဤသို့ ကမ္မဝါစာ ရှစ်ကြိမ် ရွတ်ဖတ်ခြင်းဖြင့် မြင့်မြှတ်သောရဟန်းမိန်းမအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်း သည် အဌဝါစိကူပသမ္ပဒါမည်၏။

(၀ိ-ဌ-၁၊ ၂၀၇)

၈။ ယခုကာလ ရဟန်းတော်တို့၏ ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာဖြင့် မြင့်မြတ် သောရဟန်းအဖြစ်သို့ရောက်ခြင်းသည် **ဉ တ္တိစတုတ္ထကမွုပသမွဒါ** မည်၏။

(8-g-01 107)

ဤဥပသမ္ပဒါရှစ်မျိုးကို သမ္မောဟဝိနောဒနီအဋကထာ၊ ဈာနဝိဘင်္ဂ ဝဏ္ဏနာ (စာမျက်နှာ ၃၁၆) ၌လည်း ပြဆိုသည်။

ထိုအဋ္ဌကထာ၌---

"တာသံ ဉ တ္ထိစတုတ္ထကမွူပသမွဒါ, ဒူတေနုပသမွဒါ အဌဝါစိက္စပသမွဒါတိ ဣမာ တိဿောဝ ထာဝရာ၊ သေသာ ဗုဒ္ဓေ ဓရမာနေယေဝ အဟေသုံ"-

ဟူသော **ပါဌ်သာ ထူး၏**။

အနက်။ ။ တာသံ-ထိုဥပသမ္ပဒါတို့တွင်၊ ဥ တ္တိစတုတ္ထကမ္မူပ-သမ္ပဒါ-လည်းကောင်း၊ ဒူတေနူပသမ္ပဒါ -လည်းကောင်း၊ အဋ္ဌဝါစိကူပ-သမ္ပဒါ- လည်းကောင်း၊ ဣတိ-ဤသို့၊ ဣမာ တိဿောဝ-ဤသုံးပါးတို့ သည်သာလျှင်၊ ထာဝရာ-ခိုင်မြဲကုန်၏၊ သေသာ-ကြွင်းသောဥပသမ္ပဒါ တို့သည်၊ ဗုဒ္ဓေ-မြတ်စွာဘုရားသည်၊ ရေမာနေယေဝ-သက်တော်ထင်ရှား တည်တော်မူစဉ်သာလျှင်၊ အဟေသုံ-ဖြစ်ကုန်ပြီ။

(မြတ်စွာဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူလျှင်ကား ထိုကြွင်းသော ဥပသမ္ပဒါ များ မရှိနိုင်တော့ကုန်။)

### ဘိကျွနီဆိုင်ရာ ဥပသမ္ပဒါလေးမျိုး

ပြဆိုခဲ့ပြီးသော ဥပသမ္ပဒါ ရှစ်မျိုးတို့တွင်---၁။ ဂရုဓမ္မပဋိဂ္ဂဟဏူပသမ္ပဒါ၊ ၂။ ဒူတေနူပသမ္ပဒါ၊ ၃။ **အဌဝါ၆**ကူပသမ္ပဒါ၊

- ၄။ ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မူပသမ္ပဒါ-ဤလေးမျိုးတို့သာလျှင် ဘိက္ခုနီ တို့နှင့် သက်ဆိုင်ကုန်၏၊ ကျန် လေးမျိုးတို့ကား ဘိက္ခုနီတို့နှင့် မသက် ဆိုင်ကုန်။
  - ဘိက္ခုနီတို့နှင့် သက်ဆိုင်ကုန်သော ဥပသမ္ပဒါ လေးမျိုးတို့တွင်---
- ၁။ ဂရုဓမ္မပဋိဂ္ဂဟဏူပသမ္ပဒါသည် မိထွေးတော်ဂေါတမီတစ်ဦးတည်း အတွက်သာ ခွင့်ပြုအပ်သော ဥပသမ္ပဒါဖြစ်သည်။
- ၂။ ဒူတေနူပသမ္ပဒါသည်လည်း အဗူကာသီတစ်ဦးတည်းအတွက်သာ ခွင့်ပြုအပ်သော ဥပသမ္ပဒါဖြစ်သည်ဟု ဆိုကြ၏။
- သို့သော်လည်း-သမ္မောဟဝိနောဒနီအဋ္ဌကထာ (စာမျက်နှာ ၃၁၆) ၌-

# "တာသံ ဉ တ္ထိစတ္တင္သာကမွူပသမွဒါ, ဒူတေန္ပပသမွဒါ, အဌဝါစိက္မပသမွဒါတီ ဣမာ တိဿောဝ ထာဝရာ၊ သေသာ ဗုဒ္ဓေ ဓရမာနေယေဝ အဟေသုံ"-

- ဟု မိန့်ဆိုအပ်သောကြောင့် အကြောင်းအတ္ထုပ္ပတ် မပေါ် ပေါက်ခဲ့၍ အခြား ဒူတေနူပသမ္ပဒါ ရဟန်းမများ မရှိခဲ့ကြသော်လည်း အကြောင်း အတ္ထုပ္ပတ် ပေါ် ပေါက်ပါက အခြား ဒူတေနူပသမ္ပဒါ ရဟန်းမများ ဖြစ်နိုင် ဖွယ်ရှိလေသည်။
- ၃။ အဋ္ဌဝါစိကူပသမ္ပဒါဟူသည် ဂရုဓမ္မပဋိဂ္ဂဟဏူပသမ္ပန္နဖြစ်သော မိထွေးတော်ဂေါတမီ, ဘိက္ခုဧကတောဉပသမ္ပန္နဖြစ်သော့ မိထွေးတော် ဂေါတမီနှင့်အတူတကွ ထွက်လာကြသော သာကီဝင်မင်းသမီး ရဟန်းမ ငါးရာတို့မှ ကြွင်းသော ဘိက္ခုနီအားလုံးတို့အတွက် ခွင့်ပြု အပ်သော ဥပသမ္ပဒါဖြစ်သည်။

၄။ ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မူပသမ္ပဒါသည်ကား ရဟန်းယောက်ျားတို့၏ ဉ တ္တိ စတုတ္ထကမ္မူပသမ္ပဒါ, ရဟန်းမတို့၏ ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မူပသမ္ပဒါ ဟူ၍ နှစ်ပါးအပြားရှိ၏။

ထိုတွင် ရဟန်းမတို့၏ ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မူပသမ္ပဒါကိုသာ ဤနေရာ ၌ ရည်ရွယ်သည်၊ ထိုရဟန်းမတို့၏ ဉ တ္တိစတုတ္ထကမ္မူပသမ္ပဒါဟူသည် မိထွေးတော်ဂေါတမီနှင့်တကွ ထွက်လာကြသည့် သာကီဝင်မင်းသမီး ရဟန်းမငါးရာတို့အတွက် ခွင့်ပြုအပ်သော ဥပသမ္ပဒါဖြစ်သည်။

#### ဘိကျွနီသာသနာ

မဟာကရုဏာရှင်ဖြစ်တော်မူသော သဗ္ဗညုမြတ်စွာဘုရားသည် မိထွေး တော်မဟာပဇာပတိဂေါတမီ၏ လျှောက်ထားတောင်းပန်ချက်အရ တထာဂတပဝေဒိတ ဓမ္မဝိနယ သာသနာတော်၌ မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုလုပ်ရန် အခွင့်အရေးကို ပေးသနားတော်မူခဲ့လေသည်။

ထိုအခါမှစ၍ မင်းမျိုး, ပုဏ္ဏားမျိုးအစရှိသော အမျိုးလေးပါးတို့မှ များစွာကုန်သော နေက္ခမ္မဇ္ဈာသယဓာတ်ခံ ထက်သန်ကြသည့် အမျိုး သမီးများသည် သာသနာတော်သို့ ဝင်ရောက်၍ ရဟန်းမ ပြုကြ လေရာ မဟာပဇာပတိဂေါတမီထေရီ, ခေမာထေရီ, ဥပ္ပလဝဏ္ဏာထေရီ, ပဋာစာရာထေရီ, ယသောဓရာထေရီစသော ဧတဒဂ်ရ ပဋိသမ္ဘိဒါပတ္တ ဆင္မဘိည တေဝိဇ္ဇ ရဟန္တာထေရီကြီးများနှင့်တကွ ထေရီအပေါင်း ထောင်သောင်းမက ပေါ် ထွန်းလျက် ဘိက္ခုနီသာသနာသည် လွန်စွာ ထွန်းလင်း တောက်ပခဲ့လေသည်။

#### ဘိကျွနီသာသနာ အားနည်းချိန်

မြတ်စွာဘုရားပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူပြီးသည့်နောက် ပဌမသင်္ဂါယနာ, ဒုတိယသင်္ဂါယနာ စာင်ရာကာလတို့၌ ဘိက္ခုနီတို့၏ အကြောင်းအရာ များကို ဖေါ်ပြထားခြင်း မရှိသည့်အတွက် ဘိက္ခုနီသာသနာအခြေအနေ ကို သေချာစွာ မသိနိုင်သော်လည်း အသောကမင်းကြီးလက်ထက် သာသနာ-၂၃၅-နှစ် တတိယသင်္ဂါယနာတင်ပြီးသည့်နောက် ကိုးတိုင်း ကိုးဌာနသို့ သာသနာပြုစေလွှတ်ရာတွင် တိုင်းသုံးတိုင်းတို့၌သာ ဘိက္ခုနီ တို့၏ အကြောင်းအရာကို ဖေါ်ပြ၍ ကြွင်းသော ခြောက်ဌာနတို့၌ ဘိက္ခုနီ တို့၏ အကြောင်းအရာကို ဖေါ်ပြထားခြင်းမရှိသောကြောင့် ထိုအချိန်ဝယ် ဘိက္ခုနီသာသနာသည် အားနည်းနေပြီဖြစ်ကြောင်းကို ခန့်မှန်းနိုင်လေ သည်။

#### အပူရန္တတိုင်း ဘိကျွနီသာသနာ

အသောကမင်းတရားကြီးလက်ထက် သာသနာတော်-၂၃၅-ခုနှစ်၌ တတိယသင်္ဂါယနာတင်ပွဲကြီး ပြီးမြောက်ပြီးနောက် အရှင်မောဂ္ဂလိပုတ္တ တိဿထေရ် သာသနာပြုစေလွှတ်ရာ ကိုးတိုင်းကိုးဌာနတို့တွင် ဘိက္ခုနီ များ ပေါ် ပေါက်ခဲ့သော တိုင်းများမှာ--

၁။ အပရန္တတိုင်း။

၂။ သုဝဏ္ဏဘူမိင်္ဂေိင်း။

၃။ သီရိလင်္ကာခေါ် သီဟိုဠ်ကျွန်းတို့ဖြစ်သည်။

ထိုတွင် အပရန္တ**်္ဂါင်း**သို့ ယောနကဓမ္မရက္ခိတထေရ်ဦးဆောင်သော သာသနာပြုအဖွဲ့ ကြွရောက်၍ သာသနာပြုတော်မူသည်၊ ယောနက ဓမ္မရက္ခိတထေရ်သည် အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမသုတ္တန်ကို ဟောကြားတော်မူရာ ခုနစ်သောင်းသော သတ္တဝါတို့ တရားအမြိုက်ကို သောက်သုံးကြရ၍ မင်းမျိုးမှပင် အမျိုးသားတစ်ထောင် ရဟန်းပြုကြကြောင်း, ရဟန်းမ ပြုကြသောအမျိုးသမီးပေါင်းခြောက်ထောင်ကျော်ရှိကြောင်းကို ပါရာဇိက ကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ (ပဌမအုပ် စာမျက်နှာ-၅၀) ၌ ဤသို့ ပြဆိုတော် မူခဲ့ လေ သည်။

"ယောနကဓမ္မရက္ခ်ိတတ္ထေရောပိ အပရန္တကံ ဂန္နာ အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမသုတ္တန္တကထာယ အပရန္တကေ ပသာဒေတွာ သတ္တတိပါကသဟဿာနိ ဓမ္မာမတံ ပါယေသိ၊ ခတ္ထိယ-ကုလတောဧဝ ပုရိသသဟဿာနိ ပဗ္ပဇိသု၊ သမဓိကာနိ စ ဆ ဣတ္ထိသဟဿာနိ"။

အနက်။ ။ ယောနကဓမ္မရက္ခိတတ္ထေရောပိ-ယောနကဓမ္မရက္ခိတ ထေရ်သည်လည်း၊ အပရန္တကံ-အပရန္တတိုင်းသို့၊ ဂန္ဘာ- ကြွတော်မူ၍၊ အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမသုတ္တန္တကထာယ-အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမသုတ္တန် တရား စကားဖြင့်၊ အပရန္တကေ-အပရန္တတိုင်းသားတို့ကို၊ ပသာဒေတွာ- ကြည်ညိုစေ၍၊ သတ္တတိပါဏသဟဿာနိ-ခုနစ်သောင်းသောသစ္တာဝါ တို့ကို၊ ဓမ္မာမတံ-ကရားအမြိုက်ကို၊ ပါယေသိ-သောက်စေတော်မူပြီ၊ (ဝါ) တိုက်ကျွေးတော် မူပြီ၊ ခတ္တိယကုလတောဧဝ-မင်းမျိုးမှပင်လျှင်၊ ပုရိသသဟဿာနိ-ယောက်ျားတစ်ထောင်တို့သည်၊ ပဗ္ဗဇိံသု-ရှင် ရဟန်းပြုကြကုန်ပြီ၊ သမဓိကာနိ-အပိုအလွန်နှင့်တကွဖြစ်ကုန်သော၊ ဆက္ကတ္ထိသဟဿာနိ-ခြောက်ထောင်သောမိန်းမတို့သည်လည်း၊ (ဝါ) သမဓိကာနိ ဆက္ကတ္ထိ-သဟဿာနိစ-ခြောက်ထောင်ကျော်သောမိန်းမတို့သည်လည်း၊ ပဗ္ဗဇိံသု-ရှင်ရဟန်းမ ပြုကြကုန်ပြီ။ "မင်းမျိုးမှပင်လျှင် ယောက်ျားတစ်ထောင် ရှင်ရဟန်းပြုကြသည်" ဟု ဆိုသဖြင့် အခြားအမျိုး တို့မှလည်း များစွာသော အမျိုးသားတို့ ရဟန်း ပြုကြသည်ကိုသိပါ။ အမျိုးသမီးခြောက်ထောင်ကျော် ရဟန်းမ ပြုကြရာ၌ မည်သည့်ထေရီမများ ကြွရောက်၍ ရဟန်းမ ပြုပေးသည်ကိုလည်း ကောင်း, ဘိက္ခုနီသက်တမ်းမည်မျှ ရှည်ကြာ၍ မည်သို့ မည်ပုံဆက်နွယ် ဆင်းသက်ခဲ့သည်ကိုလည်းကောင်း မပြဆိုခဲ့ပေ၊ ထို့ကြောင့် အပရန္တတိုင်း၌ ဘိက္ခုနီ အဆက်အနွယ်သည် ကာလကြာမြင့်စွာမတည်ဘဲ နှစ်ကာလ အနည်းငယ်မျှသာ တည်တံ့ဖြစ်ထွန်း၍ ကွယ်ပျောက်ခဲ့သည်ဟု ယူဆရ လေသည်။

### သုဝဏ္ဏဘူမိတိုင်း ဘိကျွနီသာသနာ

သာသနာပြုကိုးတိုင်းကိုးဌာနတို့တွင် သုဝဏ္ဏဘူမိတိုင်း၌လည်း ဘိက္ခုနီ သာသနာပေါ် ပေါက်ခဲ့သည်၊ ထိုသုဝဏ္ဏဘူမိတိုင်းသို့ သာသနာပြုကြွ ရောက်သောအဖွဲ့မှာ အရှင်သောဏထေရ်နှင့် အရှင်ဥတ္တရ ထေရ်တို့ ဦးဆောင်သောအဖွဲ့ဖြစ်သည်၊ ထိုမထေရ်တို့သည် သုဝဏ္ဏ ဘူမိသို့ ကြွ ရောက်၍ မင်းအိမ်၌ ဖွားတိုင်း ဖွားတိုင်းသော သူငယ်တို့ကို စားလေ့ ရှိသော ရက္ချိသ်တို့၏ ဘေးရန်ကို နှိမ်နင်း၍ စည်းဝေးရောက် လာသော များစွာသောလူအပေါင်းကို ပြဟ္မဇာလသုတ်တော်ကို ဟောကြားတော်မူ၍ သရဏဂုံသီလတို့၌ တည်စေတော်မူကြလေသည်။

ထိုတရားပွဲ၌ ခြောက်သောင်းသော သတ္တဝါတို့ တရားသိမြင် ကျွတ်တမ်းဝင်ကြလေသည်၊ အမျိုးသားငယ်သုံးထောင့်ငါးရာ အမျိုးသမီး တစ်ထောင့်ငါးရာ တို့ ရှင်ရဟန်းပြုကြလေသည်၊ ဤအကြောင်းအရာကို ပါရာဇိကကဏ္ဍ အဋ္ဌကထာ (ပထမအုပ် စာမျက်နှာ-၅၁၊ ၅၂) တို့၌ ဤသို့ ပြဆိုတော်မူလေသည်။ "သောဏတ္ထေရောပိ သဒ္မွဳ ဥတ္တရတ္ထေရေန သုဝဏ္ဏဘူမိဳ အဂမာသိ (ပ) တသို့ စ သမယေ သန္နီပတိတံ မဟာဇနကာယံ ပြဟ္မဇာလသုတ္ထန္တကထာယ ပသာဒေတွာ သရဏေသ စ သီလေသု စ ပတိဌာပေသိ၊ သဋ္ဌိသဟဿာနံ ပနေတ္ထ မမ္မာဘိသမယော အဟောသိ၊ ကုလဒါရကာနံ အဗျဗုာနိ သဟဿာနိ ပဗ္ဗဇိသု၊ ကုလဓိတာနံ ဒိယဗုသဟဿံဳ။

အနက်။ ။ သောဏတ္ထေရောပိ-သောဏထေရ်သည်လည်း၊ ဥတ္တရတ္ထေရေန - ဥတ္တရထေရ်နှင့်၊ သဒ္ဓိ-အတူတကွ၊ သုဝဏ္ဏဘူမိ-သုဝဏ္ဏဘူမိသို့၊ အဂမာသိ-ကြွတော်မူလေပြီ၊ (ပ) စ-ဆက်ဦးအံ့၊ တသ္မိ သမယေ-ထိုအခါ၌၊ သန္ဓိပတိတ်-စည်းဝေးရောက်လာသော၊ မဟာ ဇနကာယံ-များစွာသောလူအပေါင်းကို၊ ပြဟ္မဇာလသုတ္တန္တကထာယ-ပြဟ္မဇာလသုတ္တန်တရားစကားဖြင့်၊ ပသာဒေတွာ - ကြည်ညိုစေ၍၊ သရုဏေသုစ-သရဏဂုံတို့၌လည်းကောင်း၊ သီလေသုစ-သီလတို့၌ လည်းကောင်း၊ ပတိဋာပေသိ - တည်စေပြီ၊ ပန-ဆက်ဦးအံ့၊ သဋိ သဟဿာနံ-ခြောက်သောင်းသောသတ္တဝါတို့၏၊ ဓမ္မာဘိသမယော-တရားကို ထိုးထွင်း၍သိခြင်းသည်၊ အဟောသိ-ဖြစ်ပြီ၊ ကုလဒါရကာနံ-အမျိုးသားငယ်တို့၏၊ အစူဖုာနိ သဟဿာနိ-သုံးထောင့်ငါးရာတို့သည်၊ ပဗ္ဗဇိသု- ရှင်ရဟန်းပြုတြကုန်ပြီ၊ ကုလဓီတာနံ- အမျိုးသမီးတို့၏၊ ဒိယဖုသဟဿံ-တစ်ထောင့်ငါးရာသည်၊ ပဗ္ဗဇိ-ရှင်ရဟန်းမပြုလေပြီ။

• သုဝဏ္ဏဘူမိသို့ အရှင်သောဏထေရ်, အရှင်ဉတ္တရထေရ်တို့ သာသနာ ပြုကြွရောက်ရာ သာသနာတော်နှစ်-၂၃၅-ခုနှစ်၌ သုဝဏ္ဏဘူမိဝယ် ဘိက္ခုနီတစ်ထောင့်ငါးရာ ပေါ် ပေါက်ခဲ့ကြောင်းမျှသာ ပြဆိုခဲ့လေသည်၊ သုဝဏ္ဏဘူမိဘိက္ခုနီသာသနာနှင့်စပ်လျဉ်းသည့် အကြောင်းအရာ အချက် အလက်တို့ကို ပြည့်စုံစွာ မှတ်တမ်းတင်ထားမှု မရှိသောကြောင့် သုဝဏ္ဏ ဘူမိ၌လည်း ဘိက္ခုနီ အဆက်အနွယ်သည် ကာလအရှည်မတည်ဘဲ နှစ်ကာလအနည်းငယ်ဖြင့် ကွယ်ပျောက်ခဲ့သည်ဟု ယူဆံရလေသည်။

#### လင်္ကာဒီပဘိက္ခုနီသာသနာ

သာသနာပြု ကိုးတိုင်းကိုးဌာနတို့တွင် ဘိက္ခုနီသာသနာ အထွန်း ကား ဆုံးဌာနမှာ သီရိလင်္ကာခေါ် သီဟိုဠ်ကျွန်းပင် ဖြစ်သည်၊ ထိုသီဟိုဠ် ကျွန်းသို့ သာသနာပြုကြွရောက်သောအဖွဲ့ကား အရှင်မဟိန္ဒထေရ် ဦးဆောင်သော အဖွဲ့ဖြစ်သည်။

အရှင်မဟိန္ဒထေရ်သည် ဣဋ္ဌိယထေရ်, ဥတ္တိယထေရ်, ဘဒ္ဒသာလ ထေရ်, သမ္မလထေရ်, သံဃမိတ္တာ၏ သားတော် သုမနသာမဏေ, (အရှင်မဟိန္ဒ မယ်တော့်ညီမ သမီး၏သား)တူတော် အနာဂါမ်ဘဏ္ဍုက ဥပါသကာတို့နှင့် အတူတကွ သာသနာနှစ်-၂၃၆-ခုနှစ် နယုန်လပြည့် နေ့၌ သီဟိုဠ်ကျွန်း အနုရာမြို့၏ အရှေ့ဘက် မိဿကတောင် (နှောင်း အခေါ် စေတိယတောင်၊ ယခုအခေါ် မဟိန္ဒလေ့တောင်) သို့ ကြွတော် မူ၍ မျှူးမတ်ဗိုလ်ပါ လေးသောင်းခြံရံကာ တောကစား ထွက်လာသော သီဟိုဠ်ဘုရင် ဒေဝါနံပိယတိဿမင်းအား စူဠဟတ္ထိပဒေါပမသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူလေသည်၊ အခြံအရံ မျူးမတ်ဗိုလ်ပါ လေးသောင်း နှင့်တကွ ဒေဝါနံပိယတိဿမင်းတို့ သရဏဂုံတည်ကြလေသည်။ (ဝိ-ဌ-၁-၅၂-မှ ၅၉) ဒုတိယနေ့ (နယုန်လပြည့်ကျော် ၁-ရက်နေ့)၌ အနုရာမြို့သို့ ကြွ ရောက်၍ နန်းတော်တွင်းဝယ် ပေတဝတ္ထု, ဝိမာနဝတ္ထု,သစ္စသံယုတ် တို့ကို ဟောတော်မူရာ အမျိုးသမီးငါးရာတို့ သောတာပန် တည်ကြ လေသည်။

ါရာဇိကကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ ။ (ပဌမအုပ်။ ၅၉-၆၀) ၌--

"ထေရော ဘတ္တကိစ္ခာဝသာေန ရညော သပရိဇနဿ ဓမ္မရတနဝဿံ ဝဿေန္တော ပေတဝတ္ထုံ ဝိမာနဝတ္ထုံ သစ္မွ-သံယုတ္တဥ္ ကထေသိ။ တံ ထေရသာ ဓမ္မဒေသနံ သုတ္မွာ တာနိ ပဥ္ၿပိ က္ကတ္ထိသတာနိ သောတာပတ္ထိဖလံ သစ္ဆာကံသုိ-

ဟု ဤမျှသာ လာသည်။

မဟာဝင်ဝတ္ထု (၂၁၄) ၌ကား အရှင်မဟိန္ဒထေရ် နန်းတော်တွင်း၌ တရားဟောသောအခါ အနုဠာဒေဝီသည်လည်း မိန်းမပေါင်း ငါးရာနှင့် တကွလာ၍ တရားနာရာ သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်ကြောင်းကို ပြဆို သည်၊ ဤနည်းအားဖြင့် ခုနစ်ရက်ပတ်လုံး တရားဒေသနာတို့ကို ဟော တော်မူရာ ရှစ်ထောင့်ငါးရာသောသတ္တဝါတို့ တရားထူးရကြ လေသည်။ (ပါရာဇိက ဟဏ္ဍအဋ္ဌကထာ။ ပဌမအုပ်။ ၆၁။)

အရှင်မဟိန္ဒထေရ်တို့ရောက်ပြီးနောက် တတိယနေ့ (နယုန်လပြည့် ကျော် ၂-ရက်နေ့)၌ မဟာမေဃဝန်ဥယျာဉ်ကို လှူဒါန်းရာ မြေငလျင် လှုပ်ကြောင်းကို ပါရာဇိကကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ ။ (ပဌမအုပ်၊ ၆ဝ-၆၁) ၌ ပြဆိုသည်။

မဟာဝင်ဝတ္ထု (၂၁၇) ၌ကား ထိုဉယျာဉ်တော် ရေစက်ချပွဲ၌ မထေရ်၏ အနုမောဒနာတရားကို နာရ၍ အနုဠာဒေဝီနှင့် အမျိုးသမီးငါးရာတို့ သကဒါဂါမိဖိုလ်၌ တည်ကြောင်းကို ဆိုသည်။ ဝါဆိုရန် အချိန်နီးကပ်သောအခါ အရိဋအမတ်ညီနောင် ငါးကျိပ်ငါးယောက်တို့ အရှင်မဟိန္ဒထေရ်၏ အထံ၌ ရဟန်းပြုကြရာ သင်ဓုန်း ကိစ္စအဆုံး၌ပင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ကြ၍ စေတိယတောင်၌ ရဟန္တာ ၆၂-ပါးတို့ ပဌမဆုံး ဝါကပ်ကြလေသည်။

(ပါရာဇိကကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ ပဌမအုပ်၊ ၆၁။)

ဝါကျွတ်သောအခါ ဒေဝါနံပိယတိဿမင်းသည် အရှင်မဟိန္ဒထေရ်၏ အစီအမံဖြင့် လက်ယာညှပ်ရိုးတော်ဓာတ်နှင့် ဓာတ်တော်, မွေတော် တို့ကို ဌပနာ၍ ထူပါရုံစေတီတော်ကို ဘည်ထားကိုးကွယ်လေသည်။ ထိုညှပ်ရိုး တော်ဓာတ် ဌာပနာပွဲဝယ် ညှပ်ရိုးတော်ဓာတ်၏ တန်ခိုးပြာဋိဟာ၌ ကြည်ညို၍ ရဟန်းပြုကြသူ သုံးသောင်းမျှ ရှိလေသည်။

(ပါရာဇိကကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ၊ ပဌမအုပ် ၊ ၆၂-၆၇။)

စေတီတော်တည်ထားပူဇော်ပြီးရာအခါ၌ ဒေဝါနံပိယတိဿမင်း၏ ညီတော် မဟာနာဂအိမ်ရှေ့ဥပရာဇာ၏ မိဖုရား အနုဠာဒေဝီသည် ရဟန်းမ ပြုလိုသဖြင့် မင်းအား သံတော်ဦးတင်လေရာ မင်းသည် အရှင် မဟိန္ဒထေရ်ကို-"အရှင်ဘုရား--- အနုဠာဒေဝီသည် ရဟန်းမ ပြုလိုပါသည်၊ ထို အနုဠာဒေဝီကို ရဟန်းမ ပြုပေးတော်မူပါကုန် ဘုရား"ဟု လျှောက် ထားလေသည်။ ထိုအခါ အရှင်မဟိန္ဒထေရ်က "မင်းမြတ်--ငါတို့သည် မာတုဂါမကို ရဟန်းမ ပြုပေးခြင်းငှာ မအပ်၊ ပါဋလိပုတ်ပြည်မှ ငါ၏ နှမတော် သံဃမိတ္တာထေရီကို ပင့်ခေါ် စေလော့၊ မြတ်စွာဘုရား၏ တောဓိပင်ကိုလည်း ပင့်ဆောင့်လာရန် သဝဏ်စာလွှာပို့လော့"ဟု မိန့်တော် မူလေသည်။

ဒေဝါနံပိယတိဿမင်းသည် ဗောဓိပင်နှင့်တကွ သံဃမိတ္တာထေရီ ကို ပင့်ဆောင်ရန် မိမိ၏ တူတော် အရိဋ္ဌအမတ်ကို စေလွှတ်လေသည်။ အနုဠာဒေဝီသည်လည်း မင်းသမီးငါးရာ, နန်းတွင်းသူ ငါးရာတို့နှင့် အတူတကွ ဆယ်ပါးသီလတို့ကို ဆောက်တည်၍ ဖန်ရည်ဆိုးအဝတ် တို့ကို ဝတ်ရုံလျက် မြို့တော်၏တစ်နေရာ၌ ကျောင်းဆောက်လုပ်စေ၍ နေလေသည်။

အရိဋ္ဌအမတ်သည်လည်း ပါဋလိပုတ်ပြည်သို့သွား၍ အသောကမင်း တရားကို သံတော်ဦးတင်၍ ဗောဓိပင်နှင့်တကွ သံဃမိတ္တာထေရီကို ပင့်ဆောင်ခဲ့ကြောင်းကို ပါရာဇိကကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ၊ (ပဌမ၊ စာမျက်နှာ ၆၇-၇၄) ၌ အကျယ်ပြဆိုလေသည်။ အနုဋ္ဌာဒေဝီရဟန်းမ ပြုပုံကို အထူးဖေါ်ပြခြင်း မရှိချေ၊ မဟာဝင်ဝတ္ထု ၂၆၈-၌ကား "အနုဋ္ဌာဒေဝီ မိဖုရားသည်လည်း အခြံအရံဖြစ်သော အမျိုးသမီးတစ်ထောင်နှင့်တကွ သံဃမိတ္တာထေရီ၏အထံ၌ ရဟန်းမပြု၍ မကြာမီပင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ကြကုန်သည်"ဟု ပြဆိုထားသည်။

သီဟိုဠ်ကျွန်း၌ ဘိက္ခုနီသာသနာ စည်ပင်ပြန့်ပွားပုံကို ဒီပဝံသပါဠိ အဌာရသမ ပရိစ္ဆေဒ၌ "သံဃမိတ္တာထေရီ, ဥတ္တရာထေရီစသော ထေရီမတို့သည် ဇမ္ဗူဒိပ်မှ လင်္ကာဒီပသို့ ကြွတော်မူကြကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား၏သာသနာတော်တည်တံ့ခြင်းကို အလိုရှိကြကုန်သည် ဖြစ်၍ အနရာဓမြို့၌ ဝိနည်းငါးကျမ်း, အဘိဓမ္မာခုနစ်ကျမ်းတို့ကို ပို့ချ တော်မူကြကုန်၏။

ိနည်း၌ ရဲရင့်သော ပညာရှိကုန်သော သဒ္ဓမ္မာထေရီ, နန္ဒိကာထေရီ, သောမာထေရီ, ဂိရိဒီပါထေရီ,ဒါသိကာထေရီ, ဓမ္မပါလာထေရီ-တို့ လည်းကောင်း, ကြီးမားသောပညာ ဝိနည်း၌ရဲရင့်သော ပညာရှိကုန် သော ဓုတဝါဒါထေရီ, မဟိလာထေရီ, သောဘဏာထေရီ, ဓမ္မတာပသာ ထေရီ, နရမိတ္တာထေရီ, သာတာထေရီ, ကာဦထေရီ-တို့လည်းကောင်း ဤထေရီ တို့သည် လင်္ကာဒီပ၌ ရဟန်းမ ဖြစ်ကုန်၏။ (ပ) စူဠနာဂါ ထေရီ, ဒတ္တာ ထေရီ, သောဏာထေရီ, အဘိညာတာထေရီ,သဏှာ ထေရီ, ဂမိကအမတ်၏ သမီးတော်ဖြစ်သော မဟာတိဿမာထေရီ, စူဠသုမနာထေရီ, မဟာသုမနာထေရီ, မဟာကာဦထေရီတို့သည် ကြီးမားသောပညာရှိကုန်၏၊ ရောဟဏအရပ်၌ သူတော်ကောင်းဟု သမုတ်အပ်ကုန်၏၊ အဘိသာတာ-ထေရီ, သမုဒ္ဒါထေရီနှစ်ပါးတို့သည် ဝိနည်းခိုရ် ဖြစ်တော်မူကြ ကုန်၏၊ ထိုအားလုံးသော ထေရီမတို့သည် မီးပုံကြီးတို့ကဲ့သို့ တောက်ပကြ ကုန်၏၊ ထိုအားလုံးသော ထေရီမတို့သည် မီးပုံကြီးတို့ကဲ့သို့ တောက်ပကြ ကုန်ပြီးလျှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော် မူကြ ကုန်၏ "ဟု ပြဆိုထားသည်။ (ဂါထာနံပါတ် ၁၁-မှ ၄၂-အထိ အဓိပ္ပါယ်ကို ချုံးထားသည်)။

ဤသို့လျှင် ဒီပဝံသ၌ သီဟိုဠ်ကျွန်းဘိက္ခုနီသာသနာ၌ ကျော်စော ထင်ရှားသော ဘိက္ခုနီတို့၏ အမည်များကို ဖေါ်ပြထားသည်၊ ထိုဘိက္ခုနီ အဆက်အနွယ်သည် မည်သည့်ကာလ၌ ကွယ်ပျောက်သွားသည်ဟု ကား မဖေါ်ပြခဲ့ချေ။

### ဘိကျွနီအဆက်အနွယ်ပြတ်ချိန်

အသောကခေတ်နောက်ပိုင်း၌ မရွိမဒေသတွင် မဟာသံဃိက, သဗ္ဗတ္ထိဝါဒစသော ဂိုဏ်းများ၏ လွှမ်းမိုးမှုကြောင့် ထေရဝါဒ ပင်မ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်သည် မရွိမဒေသ၌ မရပ်တည်နိုင်တော့ဘဲ မရွိမဒေသ မှ အပသို့ ရောက်သွားလေသည်။ ထိုအချိန်လောက်ကပင် မရွိမဒေသ အိန္ဒိယ နိုင်ငံ၌ ဘိက္ခုနီအဆက်အနွယ်ပြတ်ခဲ့သည်ဟု ယူဆရသည်။ သီဟိုဠ်ကျွန်း၌ သာသနာနှစ် ၄၀၀-ကျော်တွင် ဝဋ္ဌဂါမဏိမင်း နန်းတက်၍ ငါးလရှိသောအခါ၌ ငြာဟ္မဏတိဿသူပုန်ဘေးကြီးဖြစ်ပေါ် လာလေသည်၊ ထိုငြာဟ္မဏတိဿသူပုန်ဘေးကြီး ဖြစ်ပေါ် ချိန်မှာပင် ဒမိဠ (ကျေးမင်း) ခုနစ်ဦးတို့ ကလည်း ဗိုလ်ပါအလုံးအရင်းဖြင့် စစ်ပြုလာကြ လေသည်။ ထိုအချိန်က သီဟိုဠ်ကျွန်း၌ သတ္ထန္တရကပ်, ဒုဗ္ဘိက္ခန္တရကပ် ဆိုးကြီးများ ဆိုက်ရောက်သဖြင့် အချို့ရဟန်းတော်များ အိန္ဒိယသို့ ကူးသွားကြလေသည်။ သီဟိုဠ်ကျွန်း၌ နေရစ်သော ရဟန်းတော်များ လည်း တော, တောင်စသည်တွင် ခိုအောင်း၍ သစ်ရွက်, သစ်ဥစသည် တို့ကို မှီဝဲကြကာ ပိဋကတ်တော်များ မကွယ်မပျောက်အောင် အသက်ကို ပဓာနမထားဘဲ ခဲခဲယဉ်းယဉ်း ပင်ပင်ပန်းပန်း ဆောင်ရွက် နေကြရသည်။

ရဟန်းတော်များပင် ဤမျှလောက် ဒုက္ခကြီးစွာ ရောက်နေကြပါက ရဟန်းတော်များကို မှီခိုအားထားနေကြရသော ဘိက္ခုနီများမှာ မည်သို့ ရှိကြမည်ကို မှန်းဆနိုင်ပေသည်။

ထိုဗြာဟ္မဏတိဿသူပုန်ဘေးကြီးဖြစ်ပွားနေရာ ကာလပျက်အခါကြီး ၌ သီဟိုဠ်ကျွန်းဝယ် ဘိက္ခုနီ အနည်းငယ်မျှသာ ကျန်ရှိတော့သည်ကို ဖေါ်ပြလတံ့သော အဋ္ဌကထာလာ ဝတ္ထုဖြင့် သိနိုင်၏။

ထိုသတ္ထန္တရကပ်, ဒုတ္ဘိက္ခန္တရကပ်ဆိုးကြီးကြောင့် သီဟိုဠ်ကျွန်း ဘာတရရွာမှ ရွာသူရွာသားများသည် ညအခါ၌ မိမိတို့ရွာကို မှီ၍နေသော နာဂါထေရီ မကြီးကို အသိမပေးဘဲ ရွာလုံးကျွတ် ထွက်ပြေးကြလေရာ နာဂါထေရီ မကြီးနှင့် ဘိကျွနီတစ်ကျိပ်နှစ်ပါးတို့ နံနက်လင်းမှ မိမိတို့ချည်း ကျန်ရစ် နေသည်ကို သိကြရပုံအကြောင်းအရာကို (မူလပဏ္ဏာသ-အဋ္ဌကထာ ဒုတိယအုပ် ၂၉၆၊ အင်္ဂုတ္တရအဋ္ဌကထာ တတိယအုပ် ၉၃၊ သုတ်မဟာဝါ အဋ္ဌကထာ ၁၂၅-တို့၌) ပြဆို ထားလေသည်။

အဋ္ဌကထာတို့ဝယ် အခြားနေရာများတွင် ဘိက္ခုနီတို့၏ အကြောင်း အရာကို ဖေါ်ပြရာ၌ အခြံအရံငါးရာ-တစ်ထောင်စသည်ဖြင့် ဖေါ်ပြလေ့ ရှိသော်လည်း ဤနေရာ၌ တစ်ကျိပ်နှစ်ပါးဟု အတိအကျ ဖေါ်ပြထား သည်ကို ထောက်ဆ၍ ဘိက္ခုနီသာသနာ အဘယ်မျှအားနည်းနေသည် ကို မှန်းဆနိုင်ပေသည်။ ဤဘိက္ခုနီ တစ်ကျိပ်နှစ်ပါးမှ တပါး အခြား အရပ်ဒေသတို့၌ ဘိက္ခုနီဟူ၍ ရှိပါသေး၏လော? ဤတစ်ကျိပ်နှစ်ပါး နောက် ဘိက္ခုနီအဆက်အနွယ်ဟူ၍ ကျန်မှ ကျန်ပါသေး၏လော? ဟု တွေးတောစဉ်းစားဖွယ် ဖြစ်ပေသည်။

ငြာဟ္မဏတိဿသူပုန်ဘေးကြီး အေးငြိမ်းပြီး၍ ဒမိဠ(ကျေးမင်း)တို့ကို နှိမ်နှင်းအောင်မြင်ပြီးနောက် ဝဋ္ဋဂါမဏိအဘယမင်း ပြန်လည်နန်းတက်၍ နန်းစံခြောက်နှစ် သာသနာတော်နှစ်-၄၅၀-တွင် ပိဋကတ်တော်များကို (ပေါ်တ္ထကာရူဠ္)ပေထက်အက္ခရာတင်သည်။ (ဝါ) စတုတ္ထသင်္ဂါယနာ တင်သည်။

ပေထက်အက္ခရာတင်ချိန် (ဝါ) စတုတ္ထသင်္ဂါယနာတင်ချိန်၌ နာဂါ ထေရီမ ကြီးမှူးသော ဘိက္ခုနီများ ရှိနိုင်ကြသေးသောကြောင့် သာသနာ တော်နှစ်-၄၅ဝ-တွင် သီဟိုဠ်ကျွန်း၌ ဘိက္ခုနီများ ရှိဦးမည်ဟု ယူဆနိုင် သော်လည်း သာသနာတော်နှစ်-၅ဝဝ-၏ ဤမှာဘက်၌မူကား ဘိက္ခုနီ အဆက်အနွယ် လုံးဝမရှိတော့သည်မှာ ထင်ရှားသိသာလေသည်။

# ဘိကျွနီသာသနာ ကွယ်ပျောက်ရခြင်းအကြောင်း

ဘိက္ခုနီသာသနာကွယ်ပျောက်ရခြင်း၏ အကြောင်းကို တိကျစွာ ဖေါ်ပြရန်မလွယ်ကူသော်လည်း ----

- ၁။ ဘိက္ခုသံဃာ၏ ဘိက္ခုနီများ ရှိမှုကို မလိုလားခြင်း။
- ၂။ ရဟန်းယောက်ျားအဖြစ်ထက် ရဟန်းမအ<mark>ဖြစ် ပြုလုပ်ရန် ပိုမို</mark> ခဲယဉ်းခြင်း။
- ၃။ သိက္ခာပုဒ်များ၏ ကြပ်တည်းခြင်း။
- ၄။ ရဟန်းမတို့ သိက္ခာ၏ လွယ်ကူစွာ ပျက်စီးနိုင်ခြင်း။
- ၅။ ဒါယကာ ဒါယိကာမများ၏ အားပေးချီးမြှောက် ထောက်ပံ့မှု နည်းပါးခြင်း။
- ၆။ သံဃာ့ဂိုဏ်း အသီးသီးကွဲပြား၍ ထေရဝါဒပင်မသာသနာ အား နည်းခြင်း။
- ၇။ သတ္ထန္တရ, ဒုဗ္ဘိက္ခန္တရစသော ကပ်ဆိုးကြီးများနှင့် တွေ့ကြုံရာဝယ် ဘိက္ခုသံဃာက စောင့်ရှောက်မှုမပြုနိုင်ခြင်းစသော အကြောင်းများ ကြောင့် ဘိက္ခုနီသာသနာကွယ်ပျောက်ခဲ့ရပေလိမ့်မည်။
- ၁။ ဘိက္ခုသံဃာတွင် အချို့သော မထေရ်ကြီးများသည် ဘိ**က္ခုနီများ** တည်ရှိသည်ကို လိုလားတော်မမူကြချေ။
- ယင်းအကြောင်းကို ထင်ရှားအောင် ဖေါ်ပြရမူ ပဌမသင်္ဂါယနာတင်ပွဲ အပြီးတွင် ---

## ခုဒ်ကိုမရှင်း, နုပ်ကိုနင်း, ရှိခြင်းရိပ်မထင် မာ ရဟန်းပြု, တောင်းပန်မှု, ထေရ်စု ပြစ်တော်တင်-

ဟူသော ဆောင်ပုဒ်ဖြင့် အကျဉ်<del>းပြ</del>အပ်သော---

၁။ ခုဒ္ဒါနုခုဒ္ဒကသိက္ခာပုဒ်တို့ကို ရှင်းလင်းအောင် လျှောက်ထားမှု မပြုခြင်း၊ ၂။ မြတ်စွာဘုရား၏ ရေသနုပ်ကို ခြေဖြင့် နင်း၍ ချုပ်ခြင်း၊

- ၃။ မြတ်စွာဘုရား၏ အလောင်းတော်ကို မာတုဂါမများကို ရှေးဦးစွာ ရှိခိုးစေခြင်း၊
- ၄။ ထင်ရှားသောအရိပ်နိမိတ်တို့ကို မြတ်စွာဘုရားရှင်က မိန့်တော်မူပါ လျက် မြတ်စွာဘုရားကို အာယုကပ်ပတ်လုံး တည်တော်မူရန် မတောင်းပန်ခြင်း၊
- ၅။ မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ရရန် တောင်းပန်ပေးခြင်းဟူသော အချက်ငါးချက်ဖြင့် မထေရ်ကြီးများက အရှင်အာနန္ဒာကို အပြစ်တင် တော်မူကြသည်။

ထိုအပြစ်တင်ချက်ငါးချက်တွင် မာတုဂါမများ ရဟန်းမ ပြုခွင့်ရရန် တောင်းပန်မှုတစ်ခုပါဝင်နေခြင်းကို ထောက်ဆ၍ ဘိက္ခုသံဃာတွင် အချို့ မထေရ်ကြီးများ၏ ဘိက္ခုနီများ တည်ရှိမှုကို မလိုလားကြောင်း သိနိုင် ပေသည်။

"ဣနမွိ တေ အာဝုသော အာနန္ဒ ဒုက္တဋံ၊ ယံ တွံ မာတုဂါမဿ တထာဂတပ္ပဝေဒိတေ ဓမ္မဝိနယေ ပဗ္ပဇ္လံ ဥဿုက္တံ အကာသိ၊ ဒေသေဟိ တံ ဒုက္တဋံ။"

(စူဠဝဂ္ဂပါဠိ- ၄၈၆)။

အနက်။ ။ အာဝုသောအာနန္ဒ-ငါ့ရှင်အာနန္ဒာ၊ တွံ- သင်သည်၊ မာတုဂါမဿ- မာတုဂါမ၏၊ တထာဂတပ္ပဝေဒိတေ-မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားသိစေတော်မူအပ်သော၊ ဓမ္မဝိနယေ-တရားသဖြင့် ဆုံးမရာ သာသနာတော်၌၊ ပဗ္ဗဇ္ဇံ့-ရှင်ရဟန်းအဖြစ်ကို၊ ဥဿုက္ကံ-အား ထုတ်သူ၏ အဖြစ်ကို၊ ယံအကာသိ-အကြင်ပြုပြီ၊ (ယံဥဿုက္ကံ အကာသိ-အကြင် ကြောင့်ကြစိုက်ပြီ)၊ ဣဒမ္မိ-ဤမာတုဂါမ၏ သာသနာတော်၌ ရှင်ရဟန်း အဖြစ်ကို ကြောင့်ကြစိုက်ခြင်းသည်လည်း၊ တေ– သင်၏၊ ဒုက္ကဋံ-ဒုက္ကဋံ တည်း၊ (ဝါ) မကောင်းသဖြင့် ပြုအပ်သောအမှု တည်း၊ တံ-ထိုဒုက္ကဋ်ကို၊ (ဝါ) မကောင်းသဖြင့်ပြုအပ်သောအမှုကို၊ ဒေသေဟိ-ပြောကြားလော့၊ (ဝါ) ဝန်ခံပါလော့။

ဤဘိက္ခုသံဃာ၏ ဘိက္ခုနီတို့ တည်ရှိခြင်းကို မလိုလားခြင်းသည် ဘိက္ခုနီသာသနာ လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပျောက်ခြင်း၏ အကြောင်းတစ်ရပ် ဖြစ်နိုင်သည်။

၂။ အမျိုးသားများသည် ရဟန်းပြုလိုလျှင် (အသက်နှစ်ဆယ်နှစ် ပြည့်ပါက) ပြုလိုသောအချိန်မှာပင် ရှင်သာမဏေပြု၍ ပဉ္စင်းခံ လိုက်ပါက ရဟန်းအဖြစ်ကို ရနိုင်လေသည်၊ အမျိုးသမီးများမှာ ထိုကဲ့သို့ လွယ်ကူစွာ မရနိုင်ချေ၊ ရဟန်းမ ပြုလိုသော အမျိုးသမီးသည်---

- (က) ရှေးဦးစွာ သာမဏေရီပြုလုပ်ရသည်။
- ( ခ) သာမဏေရီပြုလုပ်ပြီးနောက် ဘိက္ခုနီသံဃာ့အထံ၌ သိက္ခာ သမ္မုတိကို တောင်းရသည်။
- ( ဂ) ဘိက္ခုနီသံဃာက ဉာတ္တိဒုတိယကမ္မဝါစာဖြင့် သိက္ခာသမ္မုတိ ပေးရသည်။
- (ဃ) သိက္ခာသမ္မုတိရပြီးသောအခါ ပါဏာတိပါတ, အဒိန္ရာဒါန, အငြာဟ္မစရိယ, မုသာဝါဒ, သုရာမေရယမဇ္ဇပမာဒဋ္ဌာန, ဝိကာလ ဘောဇန-ဤသိက္ခာပုဒ်ခြောက်ပါးတို့ကို နှစ်နှစ်ပတ်လုံး မပျက် မကွက်ဆောက်တည်ကျင့်သုံးရသည်။ ဤသိက္ခမာန်အကျင့် သည် လွန်စွာကျင့်နိုင်ဖို့ ခဲယဉ်းသည်၊ နှစ်နှစ်ပတ်လုံး သိက္ခာပုဒ် ခြောက်ပါးကို မပျက်မကွက်အောင် ကျင့်သုံးရန်မှာ သာမန် သဒ္ဓါ, ဆန္ဒ; ဝီရိယ-ဖြင့် မဖြစ်နိုင်ချေ၊ နှစ်နှစ်အတွင်း ပျက်ကွက်မှု

- ရှိလျှင် **"ဒိန္ဒာ ဝါ သိက္ခာ ကုၓိတာ"**အရ သိက္ခာမကျင့်သုံးရ သေးသူပင် ဖြစ်တော့သည်။
- ( c) နှစ်နှစ်ပတ်လုံး မပျက်မကွက်အောင် ဆောက်တည်ကျင့်သုံး၍ အောင်မြင်ပါမှ ပဉ္စင်းခံနိုင်ဖို့ ရန် ဘိကျွနီသံဃာ့အထံ၌ ဝုဌာန သမ္ပုတိကို တောင်းရသည်။
- ( စ) ဘိကျွနီသံဃာက ဉ တ္တိဒုတိယကမ္မဝါစာဖြင့် ဝုဋ္ဌာနသမ္မျတိ ပေးရ သည်။
- (ဆ) ဝုဋ္ဌာနသမ္မုတိရပြီးသောအခါမှ ထုံးစံအတိုင်း ဘိကျွနီသံဃာ၌ ဥ တ္တိစတုတ္ထကမ္မဝါစာဖြင့် ပဉ္ဇင်းခံရသည်။
- ( ဇ) ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ ပဉ္ဇင်းခံပြီးမှ ဘိက္ခုသံဃာ၌ ဉ တ္ဆိုစတုတ္ထကမ္မ ဝါစာဖြင့် ပဉ္ဇင်းခံရသည်၊ ထိုအခါမှသာ ရဟန်းမ ဖြစ်သည်။ (ပါစိတ္တိယပါဠိ -၄၁၉-၄၂၂၊ စူဠဝဂ္ဂပါဠိ-၄၆၃-၄၆၇။)

ဤသို့ ရဟန်းယောက်ျားအဖြစ်ထက် ရဟန်းမအဖြစ်က ပိုမို ခဲယဉ်းခြင်းသည်လည်း ဘိက္ခုနီသာသနာ လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပျောက်ရ ခြင်း၏ အကြောင်းတစ်ရပ် ဖြစ်နိုင်သည်။

ရဟန်းယောက်ျားများသည် မိမိတို့အထံ ရဟန်းပြုလိုသော ရဟန်း လောင်းများကို အရေအတွက်အပိုင်းအခြားမရှိ အကြိမ်ကန့်သတ်ချက် မရှိ အလိုရှိတိုင်း ရာထောင်မက ရဟန်းခံပေးနိုင်သည်။

ရဟန်းမများမှာ မိမိအထံ ရဟန်းခံလိုသော အမျိုးသမီးကို တစ်နှစ်ခြား တစ်ယောက်ကိုသာ ရဟန်းခံပေးနိုင်ခွင့်ရှိသည်၊ ထို့ကြောင့် ရဟန်းမ အရေအတွက်သည် ရဟန်းယောက်ျားများကဲ့သို့ များစွာမတိုးပွားနိုင်၊ ဤသည်လည်း ဘိက္ခုနီသာသနာ လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပျောက်ရခြင်း၏ အကြောင်းတစ်ရပ် ဖြစ်နိုင်သည်။

(ပါစိတ္တိယပါဠိ-၄၄၉-၄၅ဝ)။

၃။ ဘိက္ခုနီတို့၏ သိက္ခာပုဒ်တို့သည် ဘိက္ခုတို့၏ သိက္ခာပုဒ် တို့ထက် သာလွန်များပြားကုန်၏၊ ဘိက္ခုတို့၏ သိက္ခာပုဒ်သည် ၂၂၇-ပုဒ်သာ ရှိ၏၊ ဘိက္ခုနီ တို့၏ သိက္ခာပုဒ်ကား ၃၁၁-ပုဒ် ရှိ၏၊ ထိုတွင် အချို့ သိက္ခာပုဒ် များမှာ စောင့်ထိန်းနိုင်ရန် လွန်စွာခဲယဉ်း၏။

ဥပမာ-ဘိက္ခုနီက ရာဂစိတ်ရှိ၍ ရာဂစိတ်ရှိသော ယောက်ျားက ညှပ်ရိုးအောက်-ဒူးဆစ်အထက် တစ်နေရာရာကို တို့ထိသည်ကို သာယာ ရုံမျှဖြင့် ပါရာဇိက ကျနိုင်၏၊ ဤသို့စသော သိက္ခာပုဒ်ကြီးများကား စောင့်ထိန်းရန် ခဲယဉ်းလှဘိ၏၊ ဤသိက္ခာပုဒ်များ၏ ကြပ်တည်းခြင်း သည်လည်း ဘိကျွနီသာသနာ လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပျောက်ခြင်း၏ အကြောင်း တစ်ရပ် ဖြစ်နိုင်သည်။

၄။ ထို့ပြင် ရဟန်းယောက်ျားသည် လူထွက်လိုလျှင် လူဝတ်လဲရုံမျှဖြင့် လူမဖြစ်၊ ရဟန်းသိက္ခာမကျ၊ အင်္ဂါ ခြောက်ပါးညီအောင် သိက္ခာချမှ သိက္ခာကျ၏၊ သိက္ခာကျမှ လူဝတ်လဲ၍ လူဖြစ်သည်၊ ပြန်၍ ရဟန်းခံလို လျှင်လည်း ရဟန်းခံနိုင်ခွင့်ရှိသည်။

ရဟန်းမကား လူထွက်လိုလျှင် သိက္ခာချစရာမလို၊ လူဝတ်လဲရုံ မျှဖြင့် လူဖြစ်ရုံသာမက နောက်ထပ်လည်း ရဟန်းခံနိုင်ခွင့် မ<mark>ရှိတော့ချေ၊</mark> ပါရာဇိကကျတော့၏။

(စူဠဝဂ္ဂပါဠိ-၄၇၄၊ ၎င်း-ဋ္ဌ-၁၃၁၊ ပါရာဇိကကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ၊ ဒု-၁ဝ၃)

ရဟန်းမသိက္ခာကား ဤမျှလောက်လွယ်ကူစွာ ပျက်စီးနိုင်၏၊ ဤသည် လည်း ဘိက္ခုနီသာသနာ လျင်မြန်စွာကွယ်ပျောက်ရခြင်း၏ အကြောင်း တစ်ရပ် ဖြစ်နိုင်သည်။ ၅။ ရဟန်းမများသည် ရဟန်းယောက်ျားများကဲ့သို့ ဒါယကာ, ဒါယိ ကာမတို့၏ အားပေးချီးမြှောက်ထောက်ပံ့မှု၊မရရှာကြပေ၊ လာဘ်လာဘ နည်းပါးကြ၏၊ ဘုရားရှင်နှင့်တကွ သံဃာတော်ငါးရာ, သံဃာတော် တစ်ထောင်ဆွမ်းကပ်သည်၊ သင်္ကန်းစသော ဒါနဝတ္ထု လှူဒါန်းသည် ဟူသော အကြောင်းဝတ္ထုများကို ကျမ်းဂန်များ၌ များစွာ တွေ့ရသော်လည်း ရဟန်းမငါးရာ တစ်ထောင်ပင့်၍ ဆွမ်းကပ်သည်၊ သင်္ကန်းစသည် လှူဒါန်း သည်ဟူ၍ကား ကျမ်းဂန်တို့၌ တွေ့ရခဲ၏။

မြတ်စွာဘုရား၏ လက်ဝဲတော်ရံ တန်ခိုးအရာ ဧတဒဂ်ဘွဲ့ ထူးရ အဂ္ဂ သာဝိကာဖြစ်သော ဥပ္ပလဝဏ္ဏာထေရီမသည် သာဝတ္ထိပြည် အန္ဓဝန်၌ နေ့သန့် စင်ရာအခါ ပံသုကူအသားကင်ထုပ်ကိုရ၍ ချက်ပြုတ်စီရင်ပြီး လျှင် ရာဇဂြိုဟ်ပြည် ဝေဠုဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားအား လှူဒါန်းဆက်ကပ်ရန် ရည်ရွယ်၍ တန်ခိုးဖြင့် သွား ရောက်လေရာ ဘုရားရှင် ဆွမ်းခံကြွတော်မူခိုက်ဖြစ်သဖြင့် "မြတ်စွာ ဘုရားအား ဆက်ကပ်လိုက်ပါဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၍ အရှင်ဥဒါယီ ထံ ဆက်ကပ်သည်၊ အရှင်ဥဒါယီက ဥပ္ပလဝဏ်ထေရီ၏ သင်းပိုင်ကို အလှူခံရာ-

## "မယံ ခေါ ဘန္တေ မာတုဂါမာ နာမ ကိစ္ဆလာဘာ၊ ဣဒဥ္စ မေ အန္တိမံ ပဉ္စမံ စီဝရံ၊ နာဟံ ဒဿာမ-

အရှင်ဘုရား၊ တပည့်တော်မတို့ မာတုဂါမများမည်သည် ဆင်းရဲငြိုငြင် သော လာဘ်ရှိကြပါသည်၊ ဤသင်းပိုင်ဟာ တပည့်တော်မ၏ ငါးထည် မြောက် နောက်ဆုံးပိတ်သင်္ကန်း ဖြစ်ပါသည်၊ တပည့်တော်မ မလှူပါရ စေနှင့်" ဟု လျှောက်ထားသည်။

(ပါရာဇိကကဏ္ဍ ပါဠိ- ၃၀၉။)

ဤဝတ္ထုကို ထောက်ဆ၍ ဘိက္ခုနီများကို ဒါယကာ, ဒါယိကာမ များ၏ အားပေးချီးမြှောက်ထောက်ပံ့မှု နည်းပါးကြောင်း, ဘိက္ခုနီများ လာဘ် လာဘနည်းပါးကြောင်း သိသာ၏။

ဤသည်လည်း ဘိက္ခုနီသာသနာ လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပျောက်ခြင်း၏ အကြောင်းတစ်ရပ် ဖြစ်နိုင်သည်။

၆။ ဒုတိယသင်္ဂါယနာတင်ပွဲအပြီးတွင် ဝဇ္ဇီတိုင်းသားရဟန်းများသည် ရဟန္တာမဟာထေရ်ကြီးများ၏ အဆုံးအဖြတ်ကို မနာခံကြဘဲ မဟာ သံယိကဟူသောအမည်ဖြင့် ဂိုဏ်းသီးခြားခွဲ၍ ထောင်ကြသည်၊ နောင် အခါ ဝါဒကွဲ ဂိုဏ်းပေါင်း ၁၈-ဂိုဏ်းအထိ ကွဲပြားသွားသည်၊ ထို ၁၈-ဂိုဏ်းတို့တွင် ထေရဝါဒပင်မဂိုဏ်းတစ်ဂိုဏ်းသာ ဘုရားဟောဒေသနာ တော်အတိုင်းကျင့်သုံး၍ အခြားဂိုဏ်းကွဲများသည် ဘုရားဟော ဒေသနာ များကို မိမိတို့သဘောကျ ပြင်ဆင်ခြင်း, ဖြုတ်ပယ်ခြင်း, ဖြည့်စွက်ခြင်း ပြုလုပ်ခဲ့ကြသည်၊ နောင်အခါ ထိုဂိုဏ်းကွဲများသည် တပေါင်းတည်း ဖြစ်ကာ မဟာယာနဟူသော အမည်ဖြင့် ထင်ရှားပြန့်နှံ့ သွားသည်၊ ထိုမဟာယာနဂိုဏ်း၏ လွှမ်းမိုးမှုကြောင့် ထေရဝါဒ ပင်မဗုဒ္ဓသာသနာ သည် (မရွိမဒေသ) အိန္ဒိယ၌ မတည်နိုင်တော့ဘဲ (မရွိမဒေသ) အိန္ဒိယမှ အပသို့ ရောက်သွားခဲ့ရသည်၊ ဤသည်လည်း (မရွိမဒေသ) အိန္ဒိယ၌ ဘိကျွနီသာသနာ လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပျောက်ရခြင်း၏ အကြောင်းတစ်ရပ် ဖြစ်နိုင်သည်။

၇။ (မရွိမဒေသ)အိန္ဒိယ၌ ဘိက္ခုနီသာသနာ ကွယ်ပျောက်ပြီးနောက် သီဟိုဠ်ကျွန်း၌ ဘိက္ခုနီသာသနာ ဆက်လက်တည်ရှိခဲ့သော်လည်း သီဟိုဠ် ကျွန်းဝယ် ပြာဟ္မဏတိဿသူပုန်ဘေးကြီးစသော သတ္ထန္တရ, ဒုဗ္ဘိက္ခန္တရ ဘေးဆိုးကြီးများ အကြိမ်ကြိမ် ဖြစ်ပေါ်ခဲ့ရာ ရဟန်းတော်များသည် မိမိတို့ကိုယ်တိုင်ပင် ဆင်းရဲငြိုငြင်စွာ အသက်မွေးနေကြသဖြင့် ရဟန်းမ များကို စောင့်ရှောက်မှု မပြုနိုင်ကြချေ၊ မာတုဂါမများသည် ဘေးရန် ထူပြော ဖျက်ဆီးသူ ပေါများလှသည်၊ဖျက်ဆီးရန်လည်း လွယ်ကူလှသည်၊ ဤသည်လည်း ဘိကျွနီသာသနာ လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပျောက်ရခြင်း၏ အကြောင်းတစ်ရပ် ဖြစ်နိုင်သည်။

ဤသို့စသော အကြောင်းများကြောင့် ဘိကျွနီသာသနာသည် သာသနာတော်နှစ် ၅၀၀-အတွင်းမှာပင် ကွယ်ပျောက်ခဲ့သည်ဟု မှတ်ယူ ရာ၏။

# ယခုကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌ ဘိကျွနီ မရှိနိုင်

## ထေရဝါဒ

"ထေရဝါဒ"ဆိုသည်မှာ ပဌမသင်္ဂါယနာမှ ဆဋ္ဌသင်္ဂါယနာအထိ သင်္ဂါ ယနာ ၆-တန်တင်ထားသော ပါဠိတော်, အဋ္ဌကထာ, ဋီကာအစရှိသော ပိဋကကိုဆိုသည်ဟူသော သံဃာ့အဖွဲ့ အစည်း အခြေခံစည်းမျဉ်း အခန်း-၁ အပိုဒ်-၂၊ အပိုဒ်ခွဲ(စ)နှင့်အညီ "ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်"ဆို သည်မှာလည်း ဘုရားဟောဒေသနာတော်များကို ပြင်ဆင်ခြင်း,ဖြုတ် ပယ်ခြင်း, ဖြည့်စွည့်ခြင်း မပြုဘဲ သင်္ဂါယနာ ၆-တန် တင် ပိဋကတ်တော် အတိုင်းသာ လိုက်နာကျင့်သုံးသော အရှင်မဟာကဿပထေရ်စသော ရဟန္တာအရှင်မြတ်ကြီးများ၏ ကျင့်ရိုးစဉ်လာ ဘုရားရှင်အဆုံးအမတော် များသာ ဖြစ်သည်။

ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် ရဟန်းတော်များသည် အရှင်မဟာကဿပ ထေရ်စသော ရဟန္တာအရှင်မြတ်ကြီးများ လက်ထက်မှစ၍ ယခု မျက်မှောက် ခေတ်အထိ ဘုရားရှင်အဆုံးအမတော်များကို ပြင်ဆင်, ဖြုတ်ပယ်, ဖြည့်စွက်ခြင်း, မိမိလိုရာဆွဲ၍ အဓိပ္ပါယ်ဖွင့်ဆိုခြင်း မပြုဘဲ ရှေးကျင့်ရိုးအစဉ်အလာအတိုင်းသာ ကျင့်သုံးတော်မူကြသည်။

ထို့ကြောင့် ယခုကာလ၌ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်ဝယ် ဘိကျွနီ ရှိသင့်/ မရှိသင့်ကို စိစစ်ရာ၌ ထိုသင်္ဂါယနာ ၆-တန်တင် ထေရဝါဒ ပိဋကတ်တော်များနှင့် အညီသာ စိစစ်မည်ဖြစ်သည်။

# ဘိကျွနီသံဃာ၌ ရဟန်းမခံရသေးသော မာတုဂါမကို ဘိကျွသံဃာက ရဟန်းခံပေးခြင်းဌာမအပ်

မြတ်စွာဘုရားသည် ငါးဝါမြောက် ဝေသာလီပြည် မဟာဝုန်တော အတွင်း ကူဋာဂါရသာလာကျောင်းတော်ဝယ် ဝါဆိုတော်မူစဉ်အခါ မိထွေး တော်မဟာပဇာပတိဂေါတမီ၏ လျှောက်ထားချက်ကို အကြောင်းပြု၍ -ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးတွင် ဆဋ္ဌဂုရုဓမ်ဖြင့် ဥဘတောသံဃာ၌ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရှာရမည်ဟု ဥဘတောဥပသမ္ပန္ဒရဟန်းမ အဖြစ်ကို ခွင့်ပြုပညတ်တော် မူပြီးဖြစ်သော်လည်း သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ ရဟန်းမ ပြုရာ အခါ၌ ဘိက္ခုနီသံဃာ မပေါ် ပေါက်သေးသောကြောင့်သာ---

## "အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ ဘိက္ခုုဟိ ဘိက္ခုနိယော ဥပသမ္မာ ဒေတံ့"-

ဟု ရဟန်းယောက်ျားတို့က ရဟန်းမတို့ကို ရဟန်းမ ပြုပေးရန် အနုပညတ် အဖြစ်ဖြင့် ဧကတောဉပသမ္ပန္ရဘိက္ခုနီအဖြစ်ကို ခွင့်ပြုတော်မူခဲ့လေသည်။ ထိုသာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ ရဟန်းမ ပြုပြီးရာအခါမှနောက်၌ ရဟန်းမ ပြုလိုသော မာတုဂါမများကို ဥဘတောဥပသမ္ပန္ရ ပညတ်တော်အတိုင်း ရှေးဦးစွာ ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ ရဟန်းခံပြီးမှသာ ဘိက္ခုသံဃာ၌ ရဟန်းခံရိုး အစဉ်အလာရှိခဲ့သည်။ သာကီဝင်မင်းသမီး ငါးရာတို့မှတပါး ဘုရားရှင် လက်ထက်တော်မှစ၍ သာသနာတော်နှစ် ၂၅၀၀-ကျော်သည့်တိုင်အောင် ဘိကျွသံဃာတစ်ဖက်၌သာ ရဟန်းခံရိုး အစဉ်အလာ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓ သာသနာတော်၌ 'လုံးဝ' မရှိခဲ့ချေ။

ဘိကျွနီသံဃာ၌ ရဟန်းမခံရသေးသော မာတုဂါမကို ဘိကျွသံဃာ က ရဟန်းခံပေးခြင်းငှာ မအပ်၊ ယင်းသို့ မအပ်သည်၏အဖြစ်ကို---

"တသို့ ခေါ ပန သမယေ အနုဠာဒေဝီ ပဗ္ဗဇိတုကာမာ ဟုတွာ ရညော အာရောစေသိ၊ ရာဇာ တဿာ ဝစနံ သုတ္စာ ထေရံ ဧတဒဝေါစ 'အနုဠာ ဘန္တေ ဒေဝီ ပဗ္ဗဇိတုကာမာ၊ ပဗ္ဗာဇေထ န'န္တိ၊ န မဟာရာဇ အမှာကံ မာတုဂါမံ ပဗ္ဗာဇေတံ့ ကပ္ပတိ၊ ပါဋလိပုတ္ထေ ပန မယံ့ ဘဂ်ိနီ သံဃမိတ္တတ္ထေရီ နာမ အတ္ထိ၊ တံ ပတ္တောသာပေဟိ"-

ဟူသော ပါရာဇိကကဏ္ဍအဋ္ဌကထာပါဌ်ဖြင့် သိအပ်၏။ (ပါရာဇိကကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ--ပဌမအုပ်-၆၇)။

အနက်။ ။ တည္မိ ေခါ ပန သမယေ-ထိုအခါ၌၊ အနင္မာေဒဝီ-အနင္မာ မိဖုရားသည်၊ ပဗ္ဗဇိတုကာမာ-ရှင်ရဟန်းပြုလိုသည်၊ ဟုစွာ-ဖြစ်၍၊ ရညော-မင်းအား၊ အာရောစေသိ-သံတော်ဦးတင်ပြီ၊ ရာဇာ-မင်းသည်၊ တဿာ-ထိုအနင္မာေဒဝီ၏၊ ဝစနံ-စကားကို၊ သုတွာ-ကြား ၍၊ ထေရံ-ထေရ်ကို၊ "ဘန္တေ-အရှင်ဘုရား၊ အနုဠာေဒဝီ-အနုဠာေဒဝီ သည်၊ ပဗ္ဗဇိတုကာမာ-ရှင်ရဟန်းပြုလိုပါ၏၊ နံ-ထိုအနုဠာေဒဝီကို၊ ပဗ္ဗာဇေထ-ရှင်ရဟန်း ပြုတော်မူပါကုန်"၊ ဣတိ-ဤသို့၊ ဧတံဝစနံ-ဤစကားကို၊ အဝေါစ-လျှောက်ထားပြီ၊ မဟာရာဇ-မင်းမြတ်၊ အမှာကံ- ငါတို့ အား၊ မာတုဂါမံ-မာတုဂါမကို၊ ပဗ္ဗာဇေတုံ-ရှင်ရဟန်းပြုပေးခြင်းငှာ၊ န ကပ္ပတိ-မအပ်၊ ပါဋလိပုတ္တေပန -ပါဋလိပုတ်ပြည်၌ကား၊ မယှံ-ငါ၏၊ ဘဂိနီ-နှမတော်ဖြစ်သော၊ သံဃမိတ္တတ္ထေရီနာမ-သံဃ မိတ္တာထေရီမည် သည်၊ အတ္ထိ-ရှိ၏၊ တံ-ထိုသံဃမိတ္တာထေရီကို၊ ပက္ကောသာပေဟိ-ပင့်ခေါ် စေလော့။

"ငါတို့အား မာတုဂါမကို ရဟန်းမ ပြုပေးခြင်းငှာ မအပ်"ဆိုသည် မှာ ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ ရဟန်းမ မပြုရသေးသော မာတုဂါမကို ရှေးဦး စွာ ရဟန်းမ ပြုပေးခြင်းငှာ မအပ်သည်ကို ရည်ရွယ်၍ မိန့်တော် မူသည်။ ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ ရဟန်းမ ပြုပြီးသော ဧကတောဉပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီ ကိုကား ဘိက္ခုသံဃာက ထပ်မံ၍ ရဟန်းမ ပြုပေးရမည်။ ထို့ကြောင့် ပါဋလိ ပုတ်ပြည်၌ ငါ၏နှမတော် သံဃမိတ္တာထေရီရှိသည်၊ သူ့ကိုပင့်ခေါ် စေလော့" မှာ မိန့့်တွော့ာ်မူသည်။

"ငါတို့အား မာတုဂါမကို ရဟန်းမ ပြုပေးခြင်းငှာ မအပ်"ဟူသော အရှင်မဟိန္ဒ၏စကားတော်ကို ပရိယာယ်စကားဟု လိုသလိုဆွဲယူရန် အကြောင်းလုံးဝ မရှိပါ၊ ပရိယာယ်စကားဖြစ်ကြောင်း ဋီကာကြီးများ၌ အရိပ်အမြွက်မျှ ဖွင့်ပြတော်မမူကြ၊ ဘိက္ခုနီမ များထံ၌ ဦးစွာ ရဟန်းမ မံပြုရသေးသော အမျိုးသမီးများကို ရဟန်းများက ရဟန်းမ ပြုပေးရန် မအပ်သာကြောင့်ပင် "ငါတို့အား မာတုဂါမကို ရဟန်းမ ပြုပေးခြင်းငှာ မအပ်"ဟု ဆိုခြင်းဖြစ်သည်။

#### ဧကတောဉပသမ္ပန္နပညတ် ပျက်ပုံ

ဘိက္ခုသံဃာတစ်ဖက်၌သာ ရဟန်းမ ပြုရန် ခွင့်ပြုသော ဧကတော ဥပသမ္ပန္ရပညတ်ကို မြတ်စွာဘုရား ပယ်မြစ်တော် မမူခြင်းကြောင့် ဧကတောဉပသမ္ပန္နမပျက်ဟု အချို့ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ထင်မြင်ယူဆကြသော် လည်း ယင်းဧကတောဉပသမ္ပန္န ပယ်မြစ်အပ်ပြီးဖြစ်သည်၏ အဖြစ်ကို-

ဉဘတောသံဃေ ဥပသမွန္နာတိ ဘိက္ခုနံ သန္တိကေ ဥပ သမွဒါယ ပဋိက္ခိတ္တတ္တာ တဒန္ ပွသင်္ဂဘယာ ဧဝံ ဝုတ္ထန္တိ ဝေဒိတဗ္ဗ်"-

ဟူသော ဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာပါဌ်ဖြင့် သိအပ်၏။

(ဝဇိရဗုဒ္ဓိ--၂၃၇။)

အနက်။ ။ ဥဘတောသံဃေဥပသမွန္နာတိ-ဥဘတောသံဃေ ဥပသမွန္နာ ဟူသည်ကား၊ ဘိက္ခူနံ-ရဟန်းေယာက်ျားတို့၏၊ သန္တိကေ-အထံ၌၊ ဥပသမွဒါယ-မြင့်မြတ်သောရဟန်းမအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်း ကို (ဝါ) ပဥ္စင်း ခံခြင်းကို၊ ပဋိက္ခိတ္တတ္တာ-ပယ်မြစ်အပ်ပြီးသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်၊ တဒန္ ပွသင်္ဂဘယာ-ထိုဘိက္ခုသံဃာတစ်ဖက်၌သာ ပဥ္စင်းခံခြင်းဝယ် လျဉ်းပါးဖွယ်မှ စိုးရိမ်ခြင်းကြောင့်၊ ဧဝံ-ဤသို့ "ဥဘတောသံဃေ ဥပသမွန္နာ" ဟူ၍၊ ဝုတ္တံ-မြတ်စွာဘုရား ဟောတော် မူအပ်ပြီ၊ ဣတိ-ဤသို့၊ ဝေဒိတဗွဲ-သိအပ်၏။

#### ရှင်းလင်းချက်

ဤဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာစကားရပ်သည် ပါရာဇိကကဏ္ဍပါဠိတော်၊ နဿဂ္ဂိယ ကဏ္ဍ၊ ပုရာဏစီဝရသိက္ခာပုဒ်၌ · "ဘိက္ခုနီ" ပုဒ်၏ ပဒဘာဇနီဖြစ်သော "ဘိက္ခုနီ နာမ ဥဘတောသံယေ ဥပသမွန္နာ"ဟူသော ပါဌ်ကို ဖွင့်ပြသော စကားရပ်ဖြစ်သည်။ "ဘိကျွနီ နာမ ဥဘတောသံဃေ ဥပသမွန္ " ဟူသော ပဒဘာဇနီပါဠိတော်၏ အဓိပ္ပါယ်မှာ --- ပုရာဏစီဝရ သိက္ခာပုဒ်ဝယ် "ဘိကျွနီယာ"ဟူသော ပုဒ်၌ "ဘိကျွနီမည်သည် ရဟန်းယောက်ျား, ရဟန်းမ နှစ်ဖက်လုံးတို့၏ အထံ၌ ပဉ္စင်းဖြစ်သော ရဟန်းမတည်း"ဟု ဆိုလိုသည်။

အရှင်ဋီကာဆရာ---ဘိက္ခုနီသည် ရဟန်းယောက်ျားတို့၏ အထံ၌ ပဉ္စင်းဖြစ်သော ဘိက္ခုနီ, ရဟန်းယောက်ျား, ရဟန်းမ နှစ်ဖက်လုံး တို့၏အထံ၌ ပဉ္စင်းဖြစ်သော ဘိက္ခုနီဟူ၍ နှစ်မျိုးရှိသည် မဟုတ်ပါလော? ယင်းသို့ နှစ်မျိုးရှိပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် "ဥဘတောသံယေ ဥပသမွန္ဒာ" ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူအပ်ပါသနည်း" ဟု စောဒနာဖွယ် ရှိသောကြောင့် "ဥဘတောသံယေ ဥပသမွန္ဒာတိ ဘိက္ခုနံ သန္တိကေ ဥပသမွဒါယ ပဋိက္ခိတ္တတ္တာ တဒန္ပပ္မသင်္ဂဘယာ စဝံ ဝုတ္ထန္တိ ဝေဒိတဗွံ"ဟု ဋီကာဆရာ မိန့်တော်မူအပ်၏။

အဓိပ္ပါယ်ကား---ဘိက္ခုနီသည် ရဟန်းယောက်ျားတို့ ၏အထံ၌ ပဥ္ရင်း ဖြစ်သော ဘိက္ခုနီ, ရဟန်းယောက်ျား, ရဟန်းမနှစ်ဖက် လုံးတို့၏ အထံ၌ ပဥ္စင်းဖြစ်သော ဘိက္ခုနီဟူ၍ နှစ်မျိုးရှိသော်လည်း ရဟန်း ယောက်ျားတို့၏ အထံ၌ ပဥ္စင်းဖြစ်သော ဘိက္ခုနီကို ပယ်အပ်ပြီးဖြစ်သောကြောင့် ထိုရဟန်း ယောက်ျားတို့၏အထံ၌ ပဥ္စင်းဖြစ်သော ဘိက္ခုနီများ ပါဝင်လာမည် စိုးရကား ထိုရဟန်းယောက်ျားတို့၏အထံ၌ ပဥ္စင်းဖြစ်သော ဘိက္ခုနီများ မပါဝင်နိုင်အောင် "ဥဘတော သံဃေ ဥပသမွန္နာ"ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူအပ်၏ဟု ဆိုလိုသည်။

ဤမျှသာမကသေး၊ ဧကတောဉပသမ္ပန္န ပညတ်ပျက်သည်၏အဖြစ်ကို ဖေါ်ပြလတ္တံ့သော ဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာပါဌ်ဖြင့်လည်း သိအပ်၏။ "အယံ ဣမသို့ အတွေ အဓိပ္မေတော ဘိက္ခူတိ ပဋိက္ခိတ္တာယ သရဏဂမန္ ပသမွ ဒါယ အနညာတပ္မသင်္ဂ-ဘယာတိ ဥပတိဿထေရော၊ အာပတ္တိယာ ဘဗ္ဗတံ သန္မာယ တသို့မို ဝုတ္ထေ ပုဗွေ ပဋိက္ခိတ္ထာပိ သာ ပုန ဧဝံ ဝဒန္ကေန အနညာတာတိ ဘိက္ခူနံ မိစ္ဆာဂါေဟာ ဝါ ဝိမတိ ဝါ ဥပ္ပဇ္ဇတိ၊ တသ္မာ န ဝုတ္ထာတိ ဝုတ္ထံ ဟောတိ။ တံ"ဘိက္ခူနီ နာမ ဥဘတောသံယေ ဥပသမွန္နာ"တိ ဣမိနာ သမေတိ။ ဣဒဉ္ဇိ သာကိယာဒီနံ (သာကိယာနီနံ) အပူညာတဥပသမွ ဒါယ

(ဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာ--၉၂)

အနက်။ အယံ ဣမသ္မိ အတွေ အဓိပ္မေတာ ဘိက္ခူ တိ ဧတံ-အယံ ဣမသ္မိ အတွေ အဓိပ္မေတော ဘိက္ခုဟူသော ဤစကားကို၊ ပဋိက္ခိတ္တာယ-ရှေး၌ပယ်အပ်ပြီးသော၊ သရဏဂမနူပသမ္ပဒါယ- သရဏဂုံဖြင့် ပဥ္စင်းခံခြင်းကို၊ အနညာတပ္ပသင်္ဂဘယာ-ခွင့်ပြုတော်မူအပ်၏ဟုလျဉ်းပါးခြင်းမှ ကြောက်ခြင်းကြောင့်၊ ဝုတ္တံ-ဟောတော်မူအပ်၏၊ ဣတိ-ဤသို့၊ ဥပတိဿတွေရော-ဥပတိဿထေရ် သည်၊ ဝဒတိ-မိန့်ဆို၏၊ အာပတ္တိယာ-အာပတ်၏၊ ဘဗ္ဗတံ-ထိုက်သည်၏ အဖြစ်ကို၊ (အာပတ္တိယာ ဘဗ္ဗတံ-အာပတ် သင့်ထိုက်သည်၏အဖြစ်ကို)၊ သန္ဓာယ-ရည်ရွယ်၍၊ တသ္မိမ္မိ-ထိုသရဏ ဂမနူပသမ္ပဒါကိုလည်း၊ ဝုတ္တေ-ဟောတော်မူအပ်သော်၊ ပုဗ္ဗေ-ရှေး၌၊ ပဋိက္ခိတ္တာပိ-ပယ်အပ်ပြီးသည်လည်း ဖြစ်သော၊ သာ-ထိုသရဏ ဂမနူပသမ္ပဒါကို၊ ဧဝံ ဝဒန္တေန-ဤသို့ ဘိက္ခု သဒ္ဒါ၏ပဒဘာဇနီ၌ဟောတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည်၊ အနညာတာ-ခွင့်ပြုတော်မူအပ်၏၊ ဏ္ကတိ-ဤသို့၊ ဘိက္ခူနံ-ရဟန်းတို့၏၊ မိစ္ဆာဂါဟောဝါ-

မှားယွင်းစွာယူခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ ဝိမတိဝါ- သွားတောယုံမှားခြင်း သည်လည်းကောင်း၊ ဥပ္ပဇ္ဇတိ-ဖြစ်နိုင်၏၊ တသ္မာ-ထို့ကြောင့်၊ န ဝုတ္တာ-(သရဏ ဂမနူပသမ္ပဒါကို) ဟောတော်မမူအပ်၊ ဣတိ-ဤသို့၊ ဝုတ္တံ-ဆိုအပ်သည်၊ (ဝါ) ဆိုလိုသည်၊ ဟောတိ-ဖြစ်၏။

တံ-ထိုစကားသည်၊ "ဘိကျွနီ နာမ ဥဘတောသံဃေ ဥပသမ္ပန္နာ"တိ ကူမိနာ-"ဘိကျွနီ နာမ ဥဘတောသံဃေ ဥပသမ္ပန္နာ" ဟူသော ဤ ပါဠိတော်နှင့်၊ သမေတိ-ညီညွတ်၏၊ ဟိ-မှန်၏၊ ဣဒံ- ဤဘိကျွနီ နာမ ဥဘတောသံဃေ ဥပသမ္ပန္နာဟူသောစကားကို၊ သာကိယာဒီနံ-သာကီဝင် မင်းသမီး အစရှိသော ဘိက္ခုနီတို့အား၊ (သာကိယာနီနံ-သာကီဝင် မင်းသမီးဘိကျွနီတို့အား-မူကွဲ)၊ အနုညာက ဥပသမ္ပဒါယ-ခွင့်ပြုတော် မူအပ်သော ဘိက္ခုဧကတောဥပသမ္ပဒါ၏၊ အနုပ္ပဗန္ဓဘယာ-အစဉ်မပြတ် ဖွဲ့စပ်ပါဝင်ခြင်းမှ ကြောက်ခြင်းကြောင့်၊ ဝုတ္တံ-ဟောတော်မူအပ်၏။

ဤဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာစကားရပ်သည် ပါရာဇိကကဏ္ဍပါဠိတော် ဘိက္ခုသဒ္ဒါ ၏ ပဒဘာဇနီဖြစ်သော **"အယံ ဣမသ္မိ အတ္ထေ အဓိပ္မေတော ဘိက္ခု"** ဟူသော ပါဌ်ကို ဖွင့်ပြသော စကားရပ်ဖြစ်သည်။

ဤစကားရပ်၏ အဓိပ္ပါယ်မှာ- ပယ်အပ်ပြီးသော သရဏဂမနူပသမ္ပဒါ ကို ခွင့်ပြုအပ်သည်ဟု လျဉ်းပါးခြင်းမှ ကြောက်ခြင်းကြောင့်(လျဉ်းပါးမည် ကို စိုးရိမ်ခြင်းကြောင့်) ဤဉ တ္တိစတုတ္ထက်ဖြင့် ပဥ္စင်းဖြစ်သော ရဟန်း ကိုသာ ဤပဌမပါရာဇိကသိက္ခာပုဒ်အရာ၌ ဘိက္ခုဟု အလိုရှိအပ်၏ဟု ဟောတော်မူအပ်သည်ဟု ဥပတိဿထေရ်မိန့်ဆိုသည်။ အာပတ်သင့် ထိုက်သောရဟန်းကို ရည်ရွယ်၍ ထိုသရကဂုံဖြင့် ပဉ္စင်းဖြစ်သော ရဟန်းကို ဟောတော်မူခဲ့လျှင် ဤသို့ ဟောတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား သည် ရှေး၌ ပယ်အပ်ပြီးသော ထိုသရဏဂမနူပသမ္ပဒါကို တစ်ဖန်ပြန်၍ ခွင့်ပြုတော်မူအပ်၏ဟု အယူမှားခြင်း, ယုံမှားခြင်း ဖြစ်ဖွယ်ရှိသောကြောင့် ထိုသရဏဂုံဖြင့် ပဉ္ဇင်းဖြစ်သော ရဟန်းကို ဘိကျွပုဒ်၌ ဟောတော် မမူဟု ဆိုလိုသည်၊ (ဤကား ဥပမေယျစကားဖြစ်သည်။ ဤဥပမေယျ စကားသည် ဤဘိကျွသဒ္ဒါ၏ ပဒဘာဇနီကို ဖွင့်ပြရာ၌ လိုရင်းပဓာန စကားဖြစ်သည်)။ ထိုဥပတိဿထေရ်၏စကားသည် "ဘိကျွနီ နာမ **ဥဘတောသံဃေ ဥပသမ္ပန္နာ"**ဟူသော ပါဠိတော်နှင့် ညီညွတ်သည်။ ဤ ဘိက္ခုနီ နာမ ဥဘတောသံဃေ ဥပသမ္ပန္နာဟူသော စကားကိုလည်း သာကီဝင်မင်းသမီးအစရှိသော ရဟန်းမတို့အား ခွင့်ပြုအပ်သော (သာကီဝင်မင်းသမီး ရဟန်းမတို့အား ခွင့်ပြုအပ်သော-မူကွဲ) ဘိကျွ-ဧကတော ဥပသမ္ပဒါ ပါဝင်လာခြင်းမှ စိုးရိမ်ခြင်းကြောင့် မြတ်စွာ ဘုရား ဟောတော် မူအပ်၏ဟူလို၊ (ဤကား- ဥပမာနစကားရပ် ဖြစ်သည်၊ ဤဥပမာနစကား ရပ်သည် ဤဘိက္ခုသဒ္ဒါ၏ ပဒဘာဇနီ ဖွင့်ပြရာ၌ လိုရင်းမဟုတ်သော အပဓာန စကားရပ်ဖြစ်သည်။)

ဧကတောဥပသမ္ပန္ရပညတ် ပျက်သည် ၏အဖြစ်ကို ပြဆိုရာဖြစ်သော ဤအရာ၌ကား ဤဥပမာနဖြစ်သော နောက်စကားရပ်သည် သာဓက ပြလိုရင်း ပဓာနစကားဖြစ်သည်။ ဤ စကားရပ်၏ အဓိပ္ပါယ်ကား ပါစိတ်ပါဠိတော် ဘိကျွနုပဿယသိက္ခာပုဒ်၌ ဘိကျွနီဟူသော သာမည ပုဒ်ကို "ဘိကျွနီ နာမ ဥဘတော သံဃေ ဥဏ္ဏာမွန္နာ"ဟု မြတ်စွာ ဘုရား ဖွင့်ပြတော်မူသည်၊ "ဘိကျွနီ မည်သည် ဘိကျွသံဃာ, ဘိကျွနီ သံဃာနှစ်ဖက်၌ ပဥ္ပင်းအဖြစ်သို့ ရောက်သော ရဟန်းမတည်း"ဟူလို။ ဘိက္ခုနီသည် ဘိက္ခုသံဃာတစ်ဖက်၌သာ ပဥ္ငင်းဖြစ်သော ဧကတော
ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီ, ဘိက္ခုသံဃာ ဘိက္ခုနီသံဃာနှစ်ဖက်လုံး၌ ပဥ္ငင်း ဖြစ်သော
ဥဘတောဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီဟူ၍ နှစ်မျိုးရှိ၏၊ ဘိက္ခုနီဟူသော သာမည
စကားရပ်သည် ထိုဘိက္ခုနီ နှစ်မျိုးလုံးနှင့် သက်ဆိုင်၏။ နှစ်မျိုးလုံး
ပါဝင်နိုင်၏။ ထိုဘိက္ခုနီ နှစ်မျိုးတို့ အနက် ဧကတောဥပသမ္ပန္နပညတ်
ကို ပယ်တော်မူပြီးဖြစ်၏။ ဘိက္ခုနီဟု သာမညသာ ဟောတော်မူလျှင်
ထိုပယ်အပ်ပြီးသော ဧကတောဥပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီလည်း ပါဝင်လာနိုင်၏။ ထိုပယ်အပ်ပြီးသော ဧကတောဥပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီလည်း ပါဝင်လာနိုင်၏။ ထိုပယ်အပ်ပြီးသော ဧကတောဥပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီ မပါဝင်နိုင်အောင် "ဘိက္ခုနီ နာမ ဥဘတောသံဃေ ဥပသမ္ပန္နာ - ဘိက္ခုနီ မည်သည် ဘိက္ခုသံဃာ, ဘိက္ခုနီသံဃာနှစ်ဖက်လုံး၌ ပဥ္ပင်းဖြစ်သော ဘိက္ခုနီတည်း" ဟု မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူအပ်၏ဟူလို။

ဤဝဇိရဗုဒ္ဓိစကားရပ်ဖြင့် ဧကတော ဥပသမ္ပန္ရပညတ် ပျက်သည်၏ အဖြစ်သည် လယ်ပြင်၌ ဆင်သွားသကဲ့သို့ ထင်ရှားလှပေသည်။ (နောက်၌ လည်း ထပ်မံရှင်းပြဦးမည်)။

ထိုမှတပါး ဘိက္ခုဧကတော ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီကို ဖွင့်ပြရာ၌ ပါရာဇိက ကဏ္ဍအဋ္ဌကထာ ဒုတိယအုပ် စာမျက်နှာ-၂၄၂-၌ ---

"ဘိက္ခူနံ သန္တိကေ ဥပသမွန္မွာ နာမ ပဥ္မသတာသာကိ-ယာနိယော"-

ဟူ၍လည်းကောင်း,

သာရတ္ထဒီပနီဋီကာ တတိယအုပ် စာမျက်နှာ ၄၃-နှင့် ဝိမတိဋီကာ ဒုတိယအုပ် စာမျက်နှာ ၂၁-တို့၌--- "ဘိက္ခုနံ သန္တိကေ ဥပသမွန္မွာ နာမ ပရိဝတ္ထလိဂ်ီါဝါ ပဥ္အသတသာကိယာနိယော ဝါ"-

ဟူ၍လည်းကောင်း,

သာရတ္ထဒီပနီဋီကာ တတိယအုပ် စာမျက်နှာ ၁၁၁-၁၁၂-၌---

"တတ္ထ ယာ တာ မဟာပဇာပတိဂေါတမိယာ သဋိ နိက္ခန္တာ ပဥ္မသတာသာကိယာနိယော၊ တာ ဧကတော ဥပသမွန္နာ ဘိက္ခုသံဃတော ဧဝ လချုပသမွခတ္တာ"-

ဟူ၍ လည်းကောင်း---

မိထွေးတော်ဂေါတမီနှင့် အတူတကွ ထွက်လာကြသော သာကီဝင် မင်းသမီးရဟန်းမ ငါးရာနှင့် ရဟန်းယောက်ျားအဖြစ်မှ ဣတ္ထိလိင် ပြန်သော ရဟန်းမတို့ကိုသာ ဘိက္ခုဧကတောဉပသပ္ပန္နဘိကျွနီ ဖြစ်သည်ဟု ဖွင့်ပြကြသောကြောင့် သာကီဝင်မင်းသမီးရဟန်းမငါးရာနှင့် ရဟန်း ယောက်ျားအဖြစ်မှ ဣတ္ထိလိင်ပြန်သော ရဟန်းမတို့မှတပါး အခြား ဘိက္ခုဧကတောဉပသမ္ပန္နဘိကျွနီ မရှိ သည်၏အဖြစ်ကို သန္နိဋ္ဌာန်ကျ မှတ်သားအပ်၏။

#### ဧကတောဉပသမွန္မွ ရဟန်းမ ပြုခွင့် မရှိတော့ခြင်း

မိထွေးတော်မဟာပဇာပတိဂေါတမီနှင့်အတူ ထွက်လာခဲ့ကြသော သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့အတွက် ခွင့်ပြုခဲ့သော ဘိက္ခုဧကတော ဥပသမ္ပန္ရရဟန်းမ ပြုခွင့်ကို ပယ်မြစ်တော်မမူခဲ့၍ ယခုအခါ၌ ဘိက္ခုနီ ပြုခွင့်ရှိနိုင်သေးသည်ဟု အချို့ပုဂ္ဂိုလ်များ ထင်မှတ်ဖွယ်ရာ ရှိသဖြင့် အမျိုးသား ရဟန်းသံဃာသက်သက်၌ အမျိုးသမီးများ ရဟန်းပြုလုပ်ခွင့် မရှိနိုင်တော့ကြောင်းကို အနည်းငယ်မျှ ရှင်းပြပါဦးမည်။ ရှေ့ပိုင်း၌ပြဆိုခဲ့သော စကားရပ်များကို သေချာစွာကြည့်ရှု လေ့လာ
လျှင်ပင် ယခုအခါ၌ ဘိကျွနီ(ရဟန်းမ)များ မရှိ နိုင်တော့ကြောင်းကို လက်ခံ
သဘောကျနိုင်လောက်ပေပြီ၊ သို့သော် ဘိကျွဧကတောဉပသမ္ပန္န ဘိကျွနီ
ပြုခွင့်ကို ဘုရားရှင် ပယ်မြစ်တော် မမူခဲ့ဟု အချို့ပုဂ္ဂိုလ်များ ထင်မှတ်မှားခဲ့
ကြပါသည်။ အမှန်မှာ ဘိကျွဧကတောဉပသမ္ပန္နဘိကျွနီ ပြုခွင့်ကို
ဘိကျွနီသံဃာ မရှိသေး၍သာ အထူးအစီအစဉ်အဖြစ် ခွင့်ပြု တော်မူခဲ့ခြင်း
ဖြစ်ပေသည်။ ဘိကျွဧကတောဉပသမ္ပန္နရဟန်းမ ပြုရန် ခွင့်ပြုတော်
မမူမီကပင် ကြိုတင်၍ ပညတ်တော်မူအပ်သော ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးလာ-

"နှစ်နှစ်ပတ်လုံး ခြောက်ပါးသော တရားတို့၌ ကျင့်သုံး ပြီးသော သိက္ခာရှိသော သိက္ခမာန်အား နှစ်ဖက်သော ဘိကျွ သံဃာ, ဘိကျွနီသံဃာ၌ ရဟန်းခံခြင်းကို ရှာမှီးရမည်၊ ဤ တရားကိုလည်း ရှိသေလေးစားမြတ်နိုးပူဇော်၍ အသတ် ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်"-

ဟူသော ဆဋ္ဌဂရုဓမ်ဖြင့်ပင် ထိုဘိက္ခုဧကတောဉပသမ္ပန္န ရဟန်းမပြု<mark>ခွင့်ကို</mark> ပယ်မြစ်တော်မူပြီး ဖြစ်သည်။

ဂရုဓမ်တရားရှစ်ပါးကို ပညတ်တော်မဟုတ်ဟု ဆိုသောပုဂ္ဂိုလ်များ သည် ပရိဝါပါဠိတော်၌ ပြထားသော ပညတ်တော်ကိုးပါးကို သတိမူမိကြ ဟန်မတူပါ၊ အမှန်မှာ ပရိဝါပါဠိတော်လာ ပညတ်တော်ကိုးပါး တို့တွင် ပါဝင်သော အနုပ္ပန္နပညတ်ဟူသည် ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။ ထို့ကြောင့်- "ဧဝမေဝ ခေါ အာနန္ဒ မယာ ပဋိကစ္စေဝ ဘိကျွနီနံ အဌ ဂရုဓမ္မာ ပညတ္တာ၊ ယာဝဇီဝံ အနတိက္ကမနီယာ- အာနန္ဒာ ဤအတူပင် ငါဘုရားသည် ရဟန်းမတို့အား ဂရုဓမ်ရှစ်ပါး တို့ကို ကြိုတင်ရှိ ပညတ်တော်မှအပ်ကုန်ပြီ၊ အသက်ထက် ဆုံး မလွန်ကျူးအပ်ကုန်"-

ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူပါသည်။

ပရိဝါအဋ္ဌကထာ (စာမျက်နှာ-၁၃၈) ၌လည်း-

"အလံ ဟိ အနုပ္ပန္မွပညတ္တဲ နာမ အနုပ္ပန္မွ ဒေါသေ ပညတ္တာ၊ သာ အဌဂရုဓမ္မဝသေန ဘိကျွနီနံယေဝ အာဂတာ၊ အညတြ နတ္ထိ- ချဲ့ပြဦးမည်၊ ဤအနုပ္ပန္မွ ပညတ်မည်သည် အပြစ်မဖြစ်ပေါ်မီ ပညတ်အပ်သော ပညတ်တည်း၊ ထို အနုပ္ပန္မွပညတ်သည် ရှစ်ပါးသော ဂရုဓမ်၏အစွမ်းဖြင့် ဘိကျွနီတို့ အတွက်သာ လာ၏ အခြားသိက္ခာပုဒ်၌မရှိ" -

ဟု မိန့်တော်မူအပ်ပါသည်။

ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးသည် ဘိက္ခုနီများအတွက် အသက်နှင့် ထပ်တူ လေးစား ရမည်ဖြစ်၍ ဘိက္ခုနီသာသနာရှိသမျှ လိုက်နာကြရန် ရည်သန်တော် မူချက်ဖြင့် ဘိက္ခုနီ တို့၏ ပုဗ္ဗင်္ဂမ ရှေ့သွားခေါင်းဆောင် ဘိက္ခုနီ အကြီး အကဲဖြစ်သော မဟာပဇာပတိဂေါတမီ ရဟန်း မဖြစ်မီကပင် ကြိုတင်၍ ပညတ်တော်မူခဲ့သည်။

ဘိက္ခုနီများ တည်ရှိရေးအတွက် အရေးအကြီးဆုံး ပညတ်တော် ဖြစ်သော ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးကို မလိုက်နာဘဲ ဘိက္ခုနီများ ရပ်တည်ခွင့်မရှိ၊ ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးလာ"ဥဘတောသံဃေ ဥပသမွဒါ ပရိယေသိတဗွား ဘိကျွနီပံဃာ, ဘိကျွနီသံဃာ နှစ်ဖက်သော သံဃာ၌ ရဟန်း

**အဖြစ်ကို ရှာမှီးရမည်**"ဟူသော ပညတ်တော်ကို အလေးမပြုဘဲ ဘိကျွသံဃာတစ်ဘက်၌သာ ဘိကျွနီ ပြုခြင်းသည် ဘိကျွနီ သံဃာတည်ရှိ ရေးအတွက် အရေးအကြီးဆုံး ဝိနည်းပညတ်တော်ကို ချိုးဖောက်ခြင်း ဖြစ်ပေသည်၊ ဘိကျွနီသံဃာတည်ရှိရေးအတွက် အရေးအကြီးဆုံး ဝိနည်းပညတ်တော်ကို ချိုးဖောက်၍ ပြုလုပ်သော ဘိကျွနီသည် ဝိနည်း နှင့်အညီ နေထိုင်သော ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာဝင် များက လက်မခံသော၊ ဝိနည်းမရှိသော အမည်ခံ ဘိကျွနီအတုအယောင်မျှသာ ဖြစ်နိုင်သည်။ ဘိကျွနီအစစ် မဖြစ်နိုင်ပါ၊ ထိုဘိကျွနီ အတုအယောင်တို့ဖြင့် ယခုကာလ၌ ဥဘတောဥပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီ ပြုလုပ်ကြသူများ ဘိက္ခုနီအစစ် မဖြစ်နိုင် သည်မှာ ဆိုဖွယ်ရာပင် မရှိတော့ပါ။ ဤဂရုဓမ် ပညတ်တော်ကြောင့်ပင် ဘိက္ခုဧကတောဥပသမ္ပန္နရဟန်းမ ပြုခွင့်သည် ပျက်ပြယ်ခဲ့ပြီး ဖြစ်သည်။ ပျက်ပြယ်ခဲ့ပြီးဖြစ်၍လည်း ဘိကျွ ဧကတော ဥပသမ္ပန္ရာ-အရ ဖွင့်ပြသမျှ အဋ္ဌကထာ, ဋီကာအားလုံးတို့၌ ဘိက္ခုဧကတော ဥပသမ္ပန္န ရဟန်းမ အဖြစ် ခွင့်ပြုခြင်း၏ အကြောင်းခံဖြစ်သော သာကီဝင်မင်းသမီး ငါးရာနှင့် ရဟန်းအဖြစ်မှ လိင်ပြန်သော ဘိကျွနီများသာ ရှိကြောင်း ဖွင့်ပြတော် မူကြခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ ပါဠိတော်, အဋ္ဌကထာ, ဋီကာများကို စုံလင်စွာ လေ့လာ ကြည့်ပါက ဘိက္ခုဧကတောဥပသမ္ပန္န ရဟန်းမ အဖြစ်ကို ပယ်မြစ်တော်မူပြီး ဖြစ်ကြောင်းကို သံသယရှင်းစွာ လက်ခံနိုင်ကြပေမည်။

ဉဘုတောဉပသမ္ပန္နဂရုဓမ္မကို ပညတ်တော်မူပြီး ဖြစ်သော်လည်း ဘိက္ခုနီသံဃာ မပေါ် ပေါက်သေး၍သာ သာကီဝင်မင်းသမီး ငါးရာတို့ အတွက် သီးခြားအခွင့် အရေးပေးသောအားဖြင့် ဘိက္ခုဧကတော ဥပသမ္ပန္နပညတ်ကို ခွင့်ပြုပညတ်တော်မူခြင်းသည် ဓမ္မိဿရ ဓမ္မသာမီ ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အရာ (ဗုဒ္ဓဝိသယ) သာ ဖြစ်ပါသည်။ ယခုအခါ ဘိက္ခုနီသံဃာမရှိတော့သဖြင့် ဘိက္ခုဧကတော ဥပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီပြုနိုင် သည်ဟု သာဝကတို့က ဘုရားရှင်၏ ဂရုဓမ္မပညတ်ကော်ကို ကျူးကျော် ဖောက်ဖျက်ရန် လုံးဝ မသင့်တော်ပါ။ သို့အတွက် ဘိုင္ခုနီ သံဃာအဆက် ပြတ်နေပြီဖြစ်သော ယခုအချိန်အခါမှာ ရဟန်းများ၏ အထံ၌ ဘိက္ခုနီ (ရဟန်းမ)ပြုခွင့်ရှိသည်ဟူသော အယူသည် မှားယွင်း သောအယူ, သာသနာတော်အတွက် အန္တရာယ်ကြီးမားသော အယူဘာ ဖြစ်ပေသည်။

#### ဧကတောဉပသမွန္နရဟန်းမ ပြုခွင့်ကို အထူးပယ်မြစ်တော်မမူခြင်းအကြောင်း

ရဟန်းတော်များအတွက် ဘုရားပွင့်တော်မူခါစ သာသနာတော် အစပိုင်း၌ သရဏဂုံဖြင့် ရဟန်းပြုခွင့် ပေးတော်မူခဲ့၍ နောက်ပိုင်း၌ ထိုသရဏဂုံဖြင့် ရဟန်းပြုခွင့်ကို ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်တိုင် ရုပ်သိမ်း တော်မူသကဲ့သို့ သာကီဝင်မင်းသမီး ငါးရာဟို့အတွက် ခွင့်ပြုခဲ့သော ဘိက္ခုဧကတောဉပသမ္ပန္နရဟန်းမ ပြုခွင့်ကို ပယ်မြစ်တော်မမူခဲ့ဟု သရဏဂုံဖြင့် ရဟန်း ပြုခွင့်ပယ်မြစ်တော်မူခြင်းနှင့်ယှဉ်ကာ ပြောလို သူများ ရှိကောင်း ရှိနိုင်ပြန်သဖြင့် ရှင်းပြပါဦးမည်။

သရဏဂုံဖြင့် ရဟန်းပြုရန် ခွင့်ပြုတော်မူခြင်းနှင့် ဘိကျွသံဃာ တစ်ဘက်၌သာ ဘိကျွနီ(ရဟန်းမ)ပြုရန် ခွင့်ပြုဟော်မူခြင်းတို့ သည် မတူညီကြပါ။

"အနုဇာနာမိ ဘိက္ခဝေ တုမှေပ ဒါနိ တာသု တာသု ဒိသာသု တေသု တေသု ဇနပဒေသု ပဗ္ဗာဇေထ ဥပသမွာ-ဒေထ- ရဟန်းတို့ သင်တို့သည်ပင် ယခုအခါ၌ ထိုထိုအရပ်များ၌ ထိုထို မြို့ရွာ ဇနပုဒ်တို့၌ ရှင်ပြုပေးကြ, ရဟန်းခံ ပေးကြ"ဟု ဝိနည်း မဟာဝါ၊ မဟာခန္ဓက-(စာမျက်နှာ-၂၉) ၌ သရဏဂုံဖြင့် ရဟန်းပြုခွင့်ကို ရဟန်း ခံလိုသူအားလုံးအတွက် ရဟန်းပြုလိုသူများရှိရာ အရပ်, မြို့ရွာ, ပြည်နယ်, ဇနပုဒ်တိုင်းမှာ ခွင့်ပြုတော်မူခြင်းဖြစ်၍ အလွန်ကျယ်ပြန့် ပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ကျယ်ပြန့်လှစွာ ခွင့်ပြုတော်မူခဲ့သော သရဏဂုံဖြင့် ရဟန်းပြုမှုကို ပယ်မြစ်တော်မမူခဲ့လျှင် ဆက်လက်၍ ပြုနေစရာ ရှိပေသည်။ သို့အတွက် သရဏဂုံဖြင့် ရဟန်းပြုခွင့်ကို ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်တိုင် ပယ်မြစ်တော်မူသည်။

ဘိကျွနီများအတွက် ဘိက္ခုဧကတောဥပသမ္ပန္နာ-ရဟန်းသံဃာ တစ်ဖက်၌ ရဟန်းမ ပြုရန် ခွင့်ပြုတော်မူပုံမှာ သရဏဂုံဖြင့် ရဟန်း ပြုရန် ခွင့်ပြုတော်မူပုံမှာ သရဏဂုံဖြင့် ရဟန်း ပြုရန် ခွင့်ပြုပုံနှင့် လုံးဝမတူပါ။ ဘိကျွဧကတောဥပသမ္ပန္နာ-ရဟန်း သံဃာ တစ်ဘက်၌ ရဟန်းမပြုရန် ခွင့်ပြုတော်မမူမီကပင် ဘိကျွနီများ တည်ရှိရေးအတွက် အရေးအကြီးဆုံး ပညတ်တော်ဖြစ်သော ဂရုဓမ် ပညတ်တော်တွင် "ဥာတောသံဃေ ဥပသမ္ပဒါ ပရိယေသိတဗွာ-ဘိကျွသံဃာ, ဘိကျွနီသံဃာ နှစ်ဘက်၌ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရှာရ မည်" ဟူသော ပညတ်တော် ရှိနေပြီဖြစ်ခြင်း, ဘိကျွဧကတော ဥပသမ္ပန္န-ရဟန်းသံဃာတစ်ဘက်၌ ရဟန်းမပြုခွင့်ကို သာကီဝင် မင်းသမီး ငါးရာ တို့၏ ရဟန်းပြုခွင့်ရရေးအတွက်သာ မဟာပဇာပတိ ဂေါတမီက လျှောက်ထားသဖြင့် ခွင့်ပြုတော်မူချက်ဖြစ်ခြင်းတို့ကြောင့် အထူးပယ်မြစ် ရန် မလိုတော့ပါ။ ဆဋ္ဌဂရုဓမ်ဖြင့်ပင် ပယ်မြစ်တော်မူပြီးဖြစ်သည်။ ထို့ကြောင့်ပင် အဋ္ဌကထာ, ဋီကာတို့၌ ဘိကျွဧကတော ဥပသမ္ပန္နဘိကျွနီ-အရ ဖွင့်ပြုတြသမျှ သာကီဝင်မင်းသမီး ဘိကျွနီ ငါးရာနှင့် ရဟန်းယောက်ျား

အဖြစ်မှ လိင်ပြန်သွားသော ဘိက္ခုနီများ ကိုသာ ထုတ်ပြတော်မူကြခြင်းဖြစ် သည်။ ဤမျှဖြင့်ပင် ယခုကာလ၌ ဘိက္ခု ဧကတောဉပသမ္ပန္န-ရဟန်း သံဃာတစ်ဘက်၌ ရဟန်းမ ပြုခွင့် မရှိတော့ကြောင်းကို သံသယကင်းရှင်း စွာဖြင့် မှတ်ယူနိုင်ကြကုန်ရာသည်။

## ရဟန်းယောက်ျားများသည် မာတုဂါမကို ရှင်ပြုပေးရုံသော်မျှ မအပ်

ရဟန်းယောက်ျားများသည် ဘိကျွနီသံယာ၌ ရှေးဦးစွာ ရဟန်းမခံ ရသေးသော မာတုဂါမကို ရဟန်းခံေးခြင်းငှာ မအပ်ရုံသာမကသေး ရဟန်းယောက်ျားများသည် မာတုဂါမကို ရှင်ပြုပေးခြင်းငှာပင် မအပ်၊ ထို့ကြောင့် ဝိနယမဟာဝဂ္ဂ အဋ္ဌကထာ ၊ မဟာခန္ဓက၊ ပဗ္ဗဇ္ဇကထာ-၂၄၈-၌ --

"ဧပံ ဘိကျွနာဂ ပဗ္ဗဇိတော ဟောတိ၊ ပုရိသံ တိ အညော ပ<mark>ဗ္ဗာဇေတုံ့ န လဘတိ၊ မာတုဂါမံ ဘိကျွန်တော အညော"</mark>-ဟု မိန့်အပ်၏၊

အနက်။ ။ ဧဝံ-ဤသို့ ဘိက္ခုနာဝ-ရဟန်းသည်သာ၊ ပဗ္ဗဇိတော-ရှင်ပြုပေးအပ်သည်၊ ဟောတိ-ဖြစ်၏၊ ဟိ-မှန်၏၊ ပုရိသံ- ယောက်ျားကို၊ အညော-ရဟန်းမှတပါး အခြားသူသည်၊ ပဗ္ဗာဇေတုံ- ရှင်ဖြစ်စေခြင်းငှာ။ (ဝါ)ရှင်ပြုပေးခြင်းကို။ န လဘတိ-မရ၊ မာတုဂါမံ-မိန်းမကို။ ဘိက္ခုနိတော-ရဟန်းမမှ၊ အညော-တပါးတခြားသော သူသည်၊ ပဗ္ဗာဇေတုံ-ရှင်ဖြစ် စေခြင်းငှာ။ (ဝါ) ရှင်ပြုပေးခြင်းကို၊ န လဘတိ-မရ။

#### အကျဉ်းချုပ် ဆုံးဖြတ်ချက်

ပြဆိုအပ်ပြီးသော ပါဠိတော်, အဋ္ဌကထာ, ဋီကာတို့၏ အဆိုအမိန့် များကို ထောက်ဆ၍---

- (က) ဂရုဓမ်ရှစ်ပါးတို့တွင် ဆဋ္ဌဂရုဓမ်၌ "ဥဘတော သံဃေ ဥပသမ္မဒါ ပရိယေသိတဗ္ဗာ"ဟု မြတ်စွာဘုရား ကိုယ်တော် တိုင် ပညတ်တော်မူအပ်သောကြောင့် လည်းကောင်း၊
- ( ခ) ဘိကျွဧကတောဉပသမ္ပန္ရပညတ်သည် ဘိကျွနီသံဃာ မပေါ် ပေါက်သေးမီ သာကီဝင်မင်းသမီးငါးရာတို့ အတွက်သာ ပညတ်အပ်သော အနုပညတ်ဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊
- (ဂ) ထိုဘိက္ခုဧကတောဉပသမ္ပန္နပညတ်ကိုလည်း ပယ်အပ်ပြီး ဖြစ်သည်ကို ဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာပြဆိုသောကြောင့်လည်းကောင်း၊
- (ဃ) ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ ရဟန်းမ မပြုရသေးသော မာတုဂါမကို ဘိက္ခုသံဃာက ရဟန်းမ ပြုပေးခြင်းငှာ မအပ်ဟု အဋ္ဌကထာ ၌ တိုက်ရိုက်ပြဆိုထားသောကြောင့်လည်းကောင်း၊
- ( c) ရှေးဦးစွာ ရဟန်းမ ပြုပေးမည့် ဘိကျွနီသံဃာ အဆက် ပြတ်ခဲ့ပြီး ဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊
- ( စ) သာကီဝင် မင်းသမီး ရဟန်းမ ငါးရာနှင့် ဘိကျွလိင်ပြန် ရဟန်း မမှ အပ ဘိကျွဧကတောဉပသမ္ပန္န ဘိကျွနီ မရှိသည်၏ အဖြစ်ကို အဋ္ဌကထာ, ဋီကာကြီး အားလုံးတို့ တညီတညွှတ် တည်း ဖွင့်ပြတော်မူသောကြောင့်လည်းကောင်း, "ယခုကာလ ဝယ် ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌ ဘိကျွနီလုံးဝ မရှိနိုင်တော့ပြီ၊ ဘိကျွနီလုံးဝ မဖြစ်နိုင်တော့ပြီ" ဟု လေးမြတ်စွာမှတ်ယူရာ သတည်း။

## ယခုကာလဝယ် ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌ ဘိကျွနီဖြစ်နိုင်ခွင့် ရှိပုံကို ပရိကပ္ပအားဖြင့် ပြဆိုခြင်း

ယခုကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌ ဘိက္ခုနီဖြစ်နိုင်ခွင့် မရှိတော့သည်ကို ပကတိနိယာမအားဖြင့် အကျယ်တဝင့် ပြဆိုခဲ့ပြီး ဖြစ်သော်လည်း ဆိုရေးဆိုခွင့် မကြွင်းမကျန်ရလေအောင် ဖြစ်နိုင်ခွင့် ရှိပုံကို ပရိကပ္ပအားဖြင့် ပြဆိုဦးအံ့။

ဝိမတိဝိနောဒနီ ဋီကာ၊ ဒုတိယအုပ်၊စာမျက်နှာ-၂၁-၌---

"ဘိက္ခုနံ သန္တိကေ ဥပသမွန္နာ နာမ ပရိပတ္တလိဂ်ီး ဝါ ပဉ္စ သတသာကိယာနိ ယော ဝါ၊ ဧတာ ပန ဧကတော ဥပသမွန္နာ ဩဝဒန္တဿ ပါစိတ္ထိပာမေဝ"-

ဟူ၍လည်းကောင်း။

သာရတ္ထဒီပနီဋီကာ၊ တတိယအုပ်၊ စာမျက်နှာ-၄၃-၌---

"ဘိက္ခုနံ သန္တိကေ ဥပသမ္ပန္မွာ နာမ ပရိဝတ္ထလိဂ်ီ၊ ဝါ ပဥ္စသတသာကိယာနိယော ဝါ"-

ဟူ၍လည်းကောင်း။

ဝဇိရဗုဒ္ဓိဋီကာ စာမျက်နှာ-၂၃၈-၌---

"ဘိက္ခုဿ လိဂ်ဴပရိဝက္ထနေ ဧကတော ဥပသမွန္နာယ ဝသေန အာပတ္ထိ သာကိယာနီနံ ဝိယ"-

ဟူ၍လည်းကောင်း မိန့်ဆိုအပ်ကုန် သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ရဟန်း ယောက်ျားစင်စစ်က ပုရိသလိင်မှ ဣတ္ထိလိင်ပြန်သော ရဟန်းမသည် ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ ထပ်မံ၍ ရဟန်းခံ ဖွယ်မလို၊ ရဟန်းယောက်ျားအဖြစ်က ဘိက္ခုသံဃာ၌ ဆောင်ခဲ့သော ဥပသမ္ပဒကံသည် မပျက်စီးဘဲ တည်ရကား သာကီဝင်မင်းသမီး ရဟန်းမ ငါးရာတို့ကဲ့သို့ ဧကတော ဥပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီ ဖြစ်၏။။

ယင်းသို့သော ဘိက္ခုလိင်ပြန် ဧကတောဉပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီများ ပစ္စန္တရစ်၌ ပဉ္စဝဂ်, မဇ္ဈိမ ဒေသ၌ ဒသဝဂ်ပြည့်အောင် ရှာဖွေစုဆောင်း နိုင်ပါမူ ထိုပဉ္စဝဂ် ဒသဝဂ် ဘိက္ခုနီသံဃာ၌ ဉ တ္တိစတုတ္ထကံဖြင့် ရှေးဦးစွာ ရဟန်းခံပြီးနောက် ဘိက္ခုသံဃာ၌ ဉ တ္တိစတုတ္ထကံဖြင့် ရဟန်းခံ၍ အဋ္ဌဝါစိကူပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီ ဖြစ်နိုင်ဖွယ်ရှိပေသည်။

ထိုသို့ပင် ဖြစ်နိုင်ခွင့်ရှိ၏ဟု ဆိုရသော်လည်း ရဟန်းယောက်ျား စင်စစ် က ဣတ္ထိလိင်ပြန်၍ ရဟန်းမ ဖြစ်လာသော ဘိကျွနီသံဃာ ပဉ္စဝဂ်, ဒသဝဂ်ပြည့်အောင် တစ်ပေါင်းတည်း တစ်ပြိုင်နက်တည်း ရှာဖွေစုဆောင်း နိုင်ရာသော အကြောင်းကား မရှိနိုင်ချေ။ ထိုသို့သော ဘိကျွလိင်ပြန် ဘိကျွနီသံဃာ ပဉ္စဝဂ်, ဒသဝဂ် ရဘိမူကား ဘိကျွနီ ပြုနိုင်ရာသော အကြောင်းရှိသေး၏ဟု သိစေခြင်းငှာသာ ဆိုရေးဆိုခွင့် မကြွင်းကျန်ရ အောင် ပရိကပ္ပအားဖြင့် ဆိုလိုက်ရသည်ဟုမှတ်။

ဥပမာ-အာနန္တရိယကံ-ငါးပါးတို့တွင် သံဃဘေဒကံ၏ တစ်ကမ္ဘာ ပတ်လုံး အကျိုးပေးပုံကို ပြဆိုရာ၌ တည်ဆဲကမ္ဘာ၌ဖြစ်စေ, ကမ္ဘာ၏ အလယ်၌ဖြစ်စေ သံဃာသင်းခွဲခြင်းကြောင့် အဝီစိငရဲ၌ကျ၍ ကမ္ဘာ ပျက်ရာ အခါ၌သာ အဝီစိငရဲမှ လွတ်၏၊ နက်ဖြန် ကမ္ဘာပျက်လတ္တံ့ ဖြစ်ရာ ယနေ့ သံဃာသင်းခွဲခြင်းကို ပြုလျှင် နက်ဖြန်၌ပင် အဝီစိငရဲမှ လွတ်၏။ တစ်ရက်သာ ငရဲခံရ၏ဟု ပြဆိုပြီးလျှင် "ဧဝံ ကရဏံ ပန နတ္ထိ"-ဤသို့ ကမ္ဘာပျက်ခါနီး တစ်ရက်မှ သံဃဘေဒကံကို ပြုခြင်းကား မရှိနိုင်ဟု သမ္မောဟဝိနောဒနီ၊ အင်္ဂုတ္တရ၊ ဥပရိပဏ္ဏာသ အဌကထာတို့၌ မိန့်ဆို သကဲ့သို့ ဖြစ်သည်။

(သမ္မောဋ္ဌ-၄၀၉-၄၁၀၊ အံ ဋ္ဌ-၁၊ ၃၅၇၊ ဥပ ဋ္ဌ-၇၈)

အဋ္ဌကထာဆိုလိုရင်းကား-နက်ဖြန် ကမ္ဘာပျက်မည်ဖြစ်ရာ ယနေ့ သံဃဘေဒကံကို ပြုလျှင် နက်ဖြန်၌ပင် ငရဲမှလွတ်၏၊ တစ်ရက်သာ ငရဲခံရ၏ဟူသော စကားကို သံဃဘေဒကံသည် ကပ္ပဋိတိယ-တစ်ကမ္ဘာ ပတ်လုံး တည်သော အကျိုးရှိ၏ဟု ဆိုရာ၌ ကမ္ဘာပျက်ခါနီး တစ်ရက် မှ သံဃဘေဒကံကိုပြုလျှင်လည်း ကမ္ဘာပျက်က အကျိုးကုန်ဆုံးသည်ကို သိစေခြင်းငှါ ပရိကပ္ပအားဖြင့် ဆိုသည်။

သို့သော်လည်း ကမ္ဘာပျက်ခါနီးတစ်ရက်မှ သံယဘေဒကံကို ပြုခြင်း ကား မရှိနိုင်၊ သံဃာသင်းခွဲဖို့ သံဃာမရှိတော့ခြင်းကြောင့် ဖြစ်သည်ဟု ဆိုလိုသည်။ ဤအတူပင် ဘိကျွလိင်ပြန် ဘိကျွနီသံဃာ ၅-ပါး၊ ၁၀-ပါး ရလျှင် ဘိကျွနီမ ဖြစ်နိုင်သေးသည်ဟူသော စကားကိုလည်း ဘိကျွ လိင်ပြန် ဘိကျွနီသံဃာ ၅-ပါး၊ ၁၀-ပါး အကယ်၍သာ ရပါက ဘိကျွနီ ဖြစ်ခွင့်ရှိသည်ကို သိစေခြင်းငှါသာ ဆိုရေးဆိုခွင့် မကျန်ရအောင် ပရိကပ္ပ (ကြံဆခြင်း)အားဖြင့် ဆိုလိုက်ရသည်။ ဘိက္ခုလိင်ပြန် ဘိက္ခုနီသံဃာ ၅-ပါး၊ ၁၀-ပါး ရဖို့ကား ဖြစ်နိုင်ရာသော အကြောင်းမရှိဟု ဆိုလိုသည်။

ရှေး၌ "ယခုကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌ ဘိကျွနီ လုံးဝ မရှိနိုင်တော့ပြီ"ဟူသော စကားကို ပကတိနိယာမ၏ အစွမ်းဖြင့်သာ ဆိုခဲ့သည်။ ပကတိနိယာမ၏အစွမ်းဖြင့် ဆိုသင့်ပုံကိုလည်း - "ဧတ္ထ ကိဥ္စာပိ ပဥ္စသတသာကိယာနီနံ ဝသေန ဘိက္ခု-ဘာဝေ ဌတွာ ပရိဝတ္ထလိင်္ဂါယ ဘိက္ခုနိယာ စ ဝသေန ဧကတော ဥပသမ္ပန္စာ ဘိက္ခုနီ လဗ္ဘတိ၊ တထာပိ ပကတိနိယာ မ ဝသေနေဝ ဒုဿတုံ ဘိက္ခုနီ နာမ ဥဘတော သံဃေ ဥပသမ္ပန္စာတိ ဝုတ္ထံ"-

ဟူသော သာရတ္ထဒီပနီဋီကာပါဌ်ကိုထောက်၍ သိ**အပ်၏**။၊ (သာရတ္ထ၊ဒု၊ ၃၉၉)

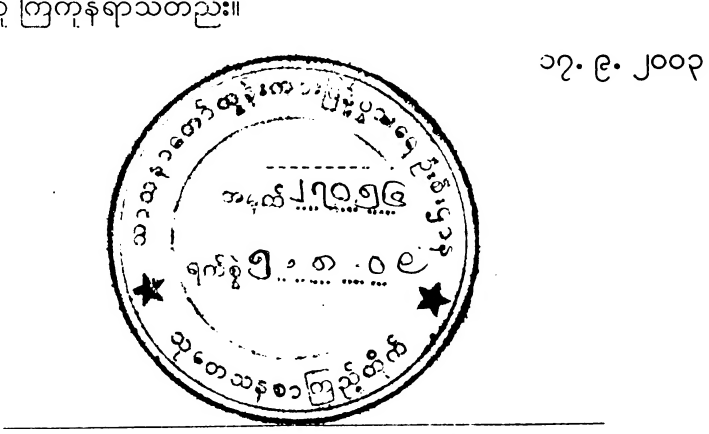
အနက်။ ျဖတ္ထ-ဤဘိက္ခုနီဟူသောပုဒ်၌၊ ပဉ္စသတသာကိ-ယာနီနံ- ငါးရာသော သာကီဝင်မင်းသမီး ရဟန်းမတို့၏၊ (ပဉ္စသတ သာကိယာဒီနံ-ငါးရာသော သာကီဝင်မင်းသမီးရဟန်းမအစရှိသည် တို့၏)၊ ဝသေနစ-အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊ ဘိက္ခုဘာဝေ- ရဟန်း ယောက်ျား၏ အဖြစ်၌၊ ဌတွာ-တည်၍၊ ပရိဝတ္တလိင်္ဂါယ-ပြန် သော လိင်ရှိသော၊ (ဝါ) ပုလ္လိင်မှ ဣတ္ထိလိင် ပြန်သော၊ ဘိက္ခုနိယာ- ရဟန်းမ ၏၊ ဝသေနစ-လည်းကောင်း၊ ဧကတောဥပသမ္ပန္နာ ဘိက္ခုနီ- ဧကတော-ဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီကို၊ ကိဉ္စာပိလဗ္ဘတိ-အကယ်၍ကား ရအပ်ရနိုင်ပေ၏၊ တထာပိ-ထိုသို့ပင် ရအပ် ရနိုင်ပါသော်လည်း၊ ပကတိနိယာမဝသေနေဝ-ပြကတေ့အားဖြင့် မြဲသော ဘိက္ခုနီ၏ အစွမ်းဖြင့် သာလျှင်၊ ဒဿတုံ-ပြခြင်းငှာ၊ ဘိက္ခုနီနာမ ဥဘတောသံယေ ဥပသမ္ပန္နာတိ-ဘိက္ခုနီနာမ ဥဘတောသံယေ ဥပသမ္ပန္နာဟူ၍၊ (ဝါ) ဘိက္ခုနီ မည်သည် ဥဘတော သံဃာ၌ ပဥင်း ဖြစ်သော ဘိက္ခုနီတည်းဟူ၍၊ ဝုတ္တံ-ဟောတော်မူအပ်၏။

၁ ပဉ္စသတသာကိယာဒီနံ (သျာ၊ က)။

အဓိပ္ပါယ်ကား---ပုရာဏစီဝရသိက္ခာပုဒ် "ယော ပန ဘိက္ခု အညာတိကာယ ဘိက္ခုနီယာ" ဟူသောပါဌ်ဝယ် "ဘိက္ခုနီ" ဟူသော ပုဒ်၏ ပဒဘာဇနီကို "ဘိက္ခုနီ နာမ ဥဘတောသံဃေ ဥပသမ္ပန္နာ" ဟု မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူခဲ့၏၊ ဤသိက္ခာပုဒ်ဖြင့် ဧကတောဥပသမ္ပန္န ဘိက္ခုနီ, ဥဘတောဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီ နှစ်မျိုးလုံးကိုပင် သင်္ကန်းဟောင်း ကို ဖွတ်လျှော်ခိုင်းသော ရဟန်းအား အာပတ်သင့်နိုင်ရကား ဤ "ဘိက္ခုနီ" ဟူသောပုဒ်၌ သာကီဝင်မင်းသမီး ရဟန်းမငါးရာနှင့် ရဟန်း ယောက်ျား အဖြစ်မှ ဣတ္ထိလိင်ပြန်လာသော ရဟန်းမတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဧကတောဥပသမ္ပန္နဘိက္ခုနီကိုလည်း ရအပ်, ရသင့်, ရနိုင်၏။

ထိုသို့ပင် ရအပ်, ရသင့်, ရနိုင်သော်လည်း ထိုသာကီဝင်မင်းသမီး ရဟန်းမငါးရာနှင့် ရဟန်းယောက်ျားအဖြစ်မှ ဣတ္ထိလိင်ပြန်လာသော ရဟန်းမများသည် ပြကတေ့ အားဖြင့် မြဲသော ဘိကျွနီ များမဟုတ် ကြ၊ သာကီဝင်မင်းသမီးရဟန်းမ များသည် ဘိကျွနီသံဃာ မပေါ် ပေါက်မီ ကာလအနည်းငယ်၌သာ ရှိခဲ့ကြ၍ လိင်ပြန်သော ဘိကျွနီ ကား တရံ တစ်ခါသာ ဖြစ်တောင့်ဖြစ်ခဲဖြစ်သော ဘိကျွနီ ဖြစ်သည်။ ဥဘတော-ဥပသမွန္န ဘိကျွနီသာ ပြကတေ့အားဖြင့် မြဲသော ဘိကျွနီ ဖြစ်သည်။ ထိုပြကတေ့အားဖြင့် မြဲသော ဘိကျွနီ ဖြစ်သည်။ ထိုပြကတေ့အားဖြင့် မြဲသော ဘိကျွနီ ဖြစ်သည်။ ပြာတော်မူခြင်းငှာ (ဝါ) ပြတော်မူလိုသောကြောင့် "ဘိကျွနီ နာမ ဥဘတောသံဃေ ဥပသမွန္နာ-ဘိကျွနီမည်သည် ဥဘတော သံဃာ၌ ပဥင်းဖြစ်သော ဘိကျွနီတည်း"ဟု ဟောတော်မူအပ်၏ဟု ဆိုလိုသည်။

"ယခုကာလဝယ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌ ဘိကျွနီ လုံးဝ မရှိနိုင်တော့ပြီ"ဟု ရှေး၌ ဆိုခဲ့ပြီး သောစကားကိုလည်း ဘိကျွလိင်ပြန် ဘိကျွနီသံဃာ ပဉ္စဝဂ်, ဒသဝဂ် ရနိုင်ပါက ဘိကျွနီ ဖြစ်နိုင်ခွင့်ရှိစေကာမူ တိုဘိကျွလိင်ပြန် ဘိကျွနီသည် ပြကတေ့ ပင်ကိုယ်သဘောအားဖြင့် မြဲသော ပကတိနိဃာမ ဘိကျွနီ မဟုတ်၊ ထိုဘိကျွလိင်ပြန် ဘိကျွနီသံဃာ ပဉ္စဝဂ်, ဒသဝင် ရနိုင်ရန်လည်း အကြောင်းအခွင့်မရှိ၊ ထို့ကြေ ့် "ပခုကာသဝယ် ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓ သာသနာတော်၌ ဘိကျွနီ လုံးဝ မရှိနိုင်တော့ ပြီ-ဘိကျွနီ လုံးဝ မရှိနိုင်တော့ ပြီ-ဘိကျွနီ လုံးဝ မြို့စ်နိုင်တော့ပြီ"ဟု ဆိုခဲ့သည်ကို ပောနိသောမနည်ကာရ ပသန္န သဒ္ဓါ ဉာဏသမ္ပယုတ် မဟာဂုသိုလ်ဇောစိတ္တုပ္ပါဒ်ဖြင့် လေးမြတ်စွာ မှတ်ယူ ကြကုန်ရာသတည်း။



υ.ω.ω.ω-ef/>n.s.oξ (2000) νος ωξι (Θευ) η η

